| visit Dwarkagneesnvastu.com For                                                                           |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| FREE Vastu Consultancy, Music, Epics, Devotional Videos Educational Books, Educational Videos, Wallpapers |  |
| ****                                                                                                      |  |
| All Music is also available in CD format. CD Cover can also be print with your Firm Name                  |  |
| We also provide this whole Music and Data in PENDRIVE and EXTERNAL HARD DISK.                             |  |
| Contact: Ankit Mishra (+91-8010381364, dwarkadheeshvastu@gmail.com)                                       |  |
|                                                                                                           |  |

# Geeta-Madhuryam-Telugu

# శ్రీమదృగవద్గీతా మాహాత్మ్యము

| గీతాశా స్త్రమిదం పుణ్యం యు పరేత్ ప్రయతుపుమాన్,            |   |
|-----------------------------------------------------------|---|
| విష్ణాపదమవాప్నోతి భయశోకాది వర్ణితః.                       | 1 |
| గీతాధ్యయనశీలస్య ప్రాణాయామ పరస్య చ,                        |   |
| నైవ సంతి హి పాపాని పూర్వజన్మకృతాని చ.                     | 2 |
| మలనిర్మోచనం పుంసాం జలస్నానం దినే దినే,                    |   |
| సకృద్ధీతామృసి స్నానం సంసారమల నాశనమ్.                      | 3 |
| గీతా సుగీతా కర్తవ్యా కిమన్మె: శా.స్త్రవిస్తరై:            |   |
| యా స్వయం పద్మనాభస్య ముఖపద్మాద్వినికిస్పతా.                | 4 |
| భారతామృత సర్వస్పం విష్ణోర్వక్తా9ెడ్పినిఃసృతమ్             |   |
| గీతా గంగోదకం పీత్వా పునర్జన్మ న విద్యతే.                  | 5 |
| సర్ప్ పనిషద్ గావో దోగ్హా గోపాలనందనః                       |   |
| పార్హోవత్సు సుధీర్పోక్తా దుగ్ధం గీతామృతం మహత్.            | 6 |
| ఏకం శాస్త్రం దేవకీపుత్రగీతమ్ ఏకోదేవో దేవకీపుత్ర ఏవ,       |   |
| ఏకో మంత్రస్తన్న నామాని యాని కర్మాప్యేకం తస్య దేవస్య సేవా. |   |
|                                                           | 7 |

## ్రీ పరమాత్మనే నమః

# **్శ్రీ గీతామాహాత్మ్యమ్**

ధరోవాచ:-ಲ್ತಿಶವೃಥಿವಾರಿಣಿ! । భగవన్! పరమేశాన! పారబ్దం భుజ్యమానస్య కథం భవతి హే ప్రభో 111 🤌 విష్ణు రువాచ :-పారబ్దం భుజ్యమానో ఓపీ గీతాభ్యాసరతస్సదా 1 సముక్త స్వ సుఖీ లోకేకర్మణా నోపలిప్పతే 121 మహాపాపాది పాపాని గీతాధ్యానం కరోతి చేత్ 1 క్వచిత్స్పర్యం న కుర్వన్తి నలినీదళ మంభసా 131 గీతాయాం పుస్తకం యత్ర యత్ర పాఠం ప్రవర్తతే 1 తత్ర సర్వాణి తీర్థాని ప్రయాగాదీని తత్ర వై 141 సర్వే దేవాశ్స్ ఋషయో యోగినం పన్నగాశ్స్ యే 1 గోపాలా గోపికా వాబస్ నారబోద్దన పార్టడై సహాయో జాయతే శీయం యత్ర గీతా స్థ్రిస్త్రేత్ ! 5 ! యత్ర గీతా విచారశ్ర పఠనం పాఠనం శ్రుతమ్ ! తత్రాహం నిశ్చితం పృథ్వి నివసామి సడైన హి ! 6 ! గీతాశ్రయోబహం తిష్మామి గీతా మే చోత్తమం గృహమ్ ! గీతాజ్ఞాన ముపాశ్రిత్య త్రీన్లోకాన్ పాలయామ్యహమ్ ! 7 ! గీతా మే పరమా విద్యా బ్రహ్మరూపా న సంశయం! అరమాతాకరా నితాం సంనిరాంచం పరాతింది ! 8 ! అర్ధమాత్రాక్షరా నిత్యా స్వనిర్వాడ్య పదాత్మికా 181 చిదానందేన కృష్ణేన స్టోక్తా స్వముఖతో ఒర్జునమ్ 1 పేదత్రయా పరానంద తత్త్వార్డ జ్ఞానమంజసా 191 మో ఒష్టాదశ జపేన్నిత్యం నరో నిక్చలమానసు 1 జ్ఞానసిద్ధిం స లభితే తతో యాతి పరం పదమ్ 1101 పాఠే ఒసమర్థస్సంపూ ర్లే తదర్ధం పాఠమా చేత్ 1 తదా గోదానజం పుణ్యం లభితే నాత్ర సంశయం 1111

```
త్రిభాగం పరమానస్తు గంగా స్నానఫలం లభేత్ ! షదంశం జపమానస్తు సోమయాగఫలం లభేత్ ! 12 ! ఏకాధ్యాయం ఈ యో నిత్యం పరతే లక్తి సంయుతం ! రుద్రలోక మవాప్నాతి గణోభూత్వా చేసేచ్చిరమ్ ! 13 ! అధ్యాయ శ్లోకపాదం వా నిత్యం యం పరతే నరం ! సయాతి నరతాం యాచన్మనుకాలం చనుంధరే! ! 14 ! గీతాయాం శ్లోక దశకం సప్త పంచ చతుష్టయమ్ ! ద్వాతీనేకం తదర్ధంవా శ్లోకానాం యం పఠేన్నరం ! 15 ! చన్ర్లిలోక మవాప్నాతి పర్వాణామయుతం ద్రువమ్ ! గీతాపాఠ సమాయుక్తో మృతో మానుషతాం ద్రజేత్ ! 16 ! గీతాభ్యాసం పునం కృత్యా లభతే ముక్తిముత్తమాం ! గీతేత్యుచ్చారసంయుక్తో మ్రియమాణో గతిం లభేత్ ! 17 ! గీతార్థ క్రవణానక్తో మహోపాపయుతోండి వా ! వెకుంఠం సమవాప్నాతి విష్ణనా సహ మోదతే ! 18 ! గీతార్థం ధ్యాయతే నిత్యం కృత్యా కర్మాణి భూరిశం! !
 పైకుంఠం సమవాహ్నితి విష్ణనా సహ మోదతె 1181
గీతార్థం ధ్యాయతే నిత్యం కృత్వా కర్యాణి భూరిశం 1
జీవన్ముక్త స్స విజ్ఞేయో దేహాన్తే పరమం పదమ్ 1191
గీతామార్రిత్య బహవో భూభుజో జనకాదయం 1
నిర్వాతకల్మషాలోకే గీతా యాతాం పరం పదమ్ 1201
గీతాయాం పఠనం కృత్వా మాహాత్య్యం నైవ యం పరేత్ 1
వృథాపాఠో భవేత్తన్య శ్రమ ఏవ హ్యాదాహృతం 1211
ఏతన్మాహాత్మ్య సంయుక్తం గీతాఖ్యాసం కరోతి యం 1
స తత్తల మవాహ్మితి దుర్లభాంగతి మాప్పుయాత్ 1221
     సూత ఉవాచ :-
    మాహాత్మ్యమేతద్గీతాయా మయా స్ట్రోక్తం సనాతనం I
గీతాన్లే చ పఠేద్యస్తు యదుక్తం తత్వలం లభేత్ I 23 I
```

ఓం ఇతి 🔌 వరాపాపురాణే గేతామాహాత్య్యం సంపూర్ణమ్

(గీతా పారాయణమైన పిదప గీతా మాహాత్మ్యమును పరింపవలెను.)

## ∥డం త్రికరమాతృసే నకు∗∥

# **్శ్రీ మద్భ గవద్గీత**

# మొదటి అధ్యాయము - అర్జునవిషాదయోగము

## ధృతరాడ్క్ర ఉవాచ

ధర్మక్షేతే కురుక్షేతే సమవేతా యుయుత్సవః ! మామకాః పాండవాశ్చెవ కిమకుర్వత సంజయ ॥ I ॥ సంజయ ఉవాచ

దృష్ట్వా ఈ పొండవానీకం ప్రూరం డుర్యోదనస్తడా 1 ఆచార్యముపసంగమ్య రాజా వచనములవీత్ ॥ 2 ॥ పశ్యేతాం పాండుపుత్రాణామ్ ఆచార్య మహితీం చమూమ్ 🕕 వ్యూరాం ద్రుపదప్పుతేణ తవ శిష్యణ ధీమతా ॥ 3 ॥ అత్ర శూరా మహేష్వాసా బీమార్షనసమా యుధి 1 యుయుధానో విరాటకృ దుపదకృ మహారథ: ॥ 4 ॥ రృష్టకేరుశ్వేకితాను కాశిరాజకృ వీర్యవాన్ 1 పురుజిత్ కుంతిలోజశ్చ శైబ్యశ్చ నరపుంగవః ॥ 5 ॥ యుధామన్యుశ్చ విక్రాంత ఉత్తమౌజాశ్చ వీర్యవాన్ 1 సార్ట్ దైవడేయాశ్ర సర్వ ఏప మహారధాం ॥ () ॥ అస్మాకం ఈ విశిష్ట్లో యే తాన్నిలోధ ద్వితోత్తమ 1 నాయకా మమ సైన్యస్య సంజ్ఞార్థం తాన్ అవీమి తే ॥ ७ ॥ భవాన్ భీష్మశ్ర కర్ణశ్ర కృపశ్ర సమితింజయు 1 అశ్వత్వామా వికర్ణశ్వ సామదత్తిస్త్రవైద్ద చ ॥ ৪ ॥ అన్యే చ బహామం శూరా మదర్దే తృక్షజీవితాం 1

నానాశ్రమ్మ్మహహరణాం సర్వే యుద్దవిశారదాం ॥ 9 ॥

అపర్యాప్తం తదస్మాకం బలం భీష్మాభిరక్షితమ్ 1 పర్వాప్తం త్విదమేతేషాం బలం భీమాభిరక్షితమ్ 🛙 10 🛭 అయనేషు చ సర్వేషు యధాభాగమవస్థ్రీతాః ١ భీష్మమేవాభిరక్షంతు భవంతః సర్వ ఏవ హి ॥ 11 ॥ తస్య సంజనయన్ హర్షం కురువృద్ధః పితామహః I సింహనాదం వినద్యోచ్చె: శఙ్ధం దధ్మా స్థాపవాన్ ॥ 12 ॥ తతంశజ్హాశ్చ భేర్యశ్చ పణవానకగోముఖాం 1 సహెసైవాభ్యహన్వన్త స శబ్దస్తుములో ఒభవత్ ॥ 13 ॥ తతః శ్వేత్తెర్లమైర్యుక్తే మహతి స్యందనే స్త్రీతా । మాధన: పాండవశ్చెవ దివ్యో శంళా చ్రదధ్మతు: ॥ 14 ॥ పాంచజన్యం హృషీకేశో దేవదత్తం ధనంజయః I పొండం దధ్మై మహాశంఖం భీమకర్నా దృకోదర: ॥ 15 ॥ అనంతవిజయం రాజా కుంతీప్పుతో యుధిష్తిరః 1 నకులు సహదేవశ్చ సుఘోషమణిపుష్పకౌ ॥ 16 ॥ కాశ్యశ్చ పరమేష్వాసః శిఖండీ చ మహారధః 1 ధృష్ట్రమ్నా విరాణశ్ర సాత్యకిశ్చాపరాజిత: ॥ 17 ॥ ్రమపదో ద్రౌపదేయాశ్ర సర్వశః పృథివీపతే 1 సాభడకృ మహాలాహ⊸ శంఖాన్దధ్యు: పృథక్ పృథక్ ॥ 18 ॥ స ఘోషో ధార్తరా ఫ్రాణాం హృదయాని వ్యవారయత్ 1 నభశ్చ పృథివీం చైద తుములో ద్వనునాదయన్ ॥ 19 ॥ అథ వ్యవస్థితాన్ దృష్ట్పే ధార్తరాష్ట్రాన్ కపిర్వజః । ప్రవృత్తే శృస్త్రనంపాతే ధనురుద్యమ్య పాండవః ॥ 20 ॥ హృషీకేశం తదా వాక్యమిదమాహ మహీపతే ।

## అర్జున ఉవాచ

సేనమోరుభమోర్మధ్యే రథం స్థాప్రయ మేడ్రమ్యత ॥ 21 ॥ మావవేతాన్ నిరీక్షేడ్రహం మోద్యకామానవస్థితాన్ । కైర్మమా సహ మోద్ధవ్యమ్ అస్మిన్ రణసముద్యమే ॥ 22 ॥ మోత్స్యమానానవేక్షేడ్రహం య ఏతేడ్పత సమాగతాః । ధార్తరాష్ట్రన్య దుర్బుడ్డేం యుడ్డే ప్రియవికీర్తవః ॥ 23 ॥

#### సంజయ ఉవాచ

ఏదముక్తో హృషీకేశో గుడాకేశేన భారత I సేనయోరుభయోర్మధ్యే స్థాపయిత్వా రథోత్తమమ్ II 24 II భీష్మడ్రోణబ్రముఖతః సర్వేషాం చ మహీక్షితామ్ I ఉవాచ పార్థ పశ్మెతాన్ సమవేతాన్ కురూనితి II 25 II

తత్రాపక్యత్ స్థితాన్ పార్థు పిత్సానథ పితామహాన్। ఆచార్యాన్ మాతులాన్ భూత్సాన్ పుత్రాన్ పోత్రాన్ సభీంస్త్రథా ॥ 26 ॥ శ్వశురాన్ సుహృదశ్చెవ సేనయోరుభయోరపి।

తాన్ సమీక్ష్య స కౌంతేయః సర్వాన్ బంధూనదస్థితాన్ ॥ 27 ॥ కృషయా పరయాఒవిష్ట్ విష్టన్ని దమ్మవీత్ ।

## అర్జున ఉవాచ

దృష్ట్పేమం స్పజనం కృష్ణ యుయుత్సుం సముపస్థితమ్ 28 ॥ సీదంతి మమ గాత్రాణి ముఖం చ పరిశుష్యతి! వేపథుశ్చ శరీరే మే రోమహర్హశ్మ జాయతే 29 ॥ గాండీవం స్థంసతే హస్తాత్ త్వశ్రైవ పరిదహ్యతే ! న చ శక్నోమ్యవస్థాతుం భమతీవ చ మే మనః ॥ 30 ॥ నిమిత్తాని చ పశ్యామి వివరీతాని కేశవ ! న చ శేయో ఒనుపశ్యామి హత్వా స్పజనమాహెచే ॥ 31 ॥

న కాంక్షే విజయం కృష్ణ న చ రాజ్యం సుఖాని చ। కిం నో రాజ్యేన గోచింద కిం లోగైట్లేవితేన వా ॥ 32 ॥ యేషామర్థే కాంక్షితం నో రాజ్యం లోగాం సుఖాని చ 1 త ఇమేఓవస్థితా యుద్దే ప్రాణాంస్త్యక్త్వా ధనాని ద 🛚 33 🔻 ఆచార్యా: పితరః పుత్రాస్త్రమైద ద పితాదుహే:। మాతులాః శ్వశురాః పాత్రాః శ్వాలాః సంబంధినస్తరా ॥ 34 ॥ ఏతాన్న హంతుమిచ్చామి ఘృతో౬పి మధుసూదన 1 అపి తైలోక్యరాజ్యస్య హాతోఃకిం ను మహీకృతే ॥ 35 ॥ నిహత్య ధార్తరాృష్ట్రాన్నః కా ట్రీతిః స్యాజ్రనార్ధన ౹ పాపమేవాడ్రామేదస్కాన్ హత్వెతానాతతాయినః ॥ 36 ॥ తస్మాన్నార్తా వతుం హన్తుం ధార్తరాష్ట్రాన్ స్వభాంధవాన్ 🕕 స్వజనం హీ కథం హత్వా సుఖినః స్వామ మాధవ? ॥ 37 ॥ యద్యాప్యేతే న పశ్యంతి లోభోపహతచేతసు 1 కులక్షయకృతం దోషం మిత్రదోహే చ పాతకమ్ ॥ 38 ॥ కథం న జ్ఞేయమస్మాభి: పాపాదస్మాన్నివర్తితుమ్ । కులక్షయకృతం దోషం ద్రవశ్యద్భిద్ధనార్ధన ॥ 39 ॥ కులక్ష్మమే ప్రణశ్యంతి కులధర్మాణ సనాతనాణ 1 ధర్మే నెష్ట్ కులం కృత్స్నమధర్మో ంచిభవత్యుత ॥ 40 ॥ అధర్మాభిభవాత్ కృష్ణ ప్రదుష్యంతి కుల్మ్రీయ: ١ ్ర్మేషు దుష్టాసు వార్హేయ జాయతే దర్ణసంకరణ ॥ 41 ॥ సంకర్ నరకాయైద కులఘ్నానాం కులస్య చ I పతంతి పితరో హ్యాషాం లుద్రపిండో దక్షియా: # 42 # దోషై రేలై: కులఘ్నానాం దర్ణసంకరకారెక్ట్ ! ఉత్సాద్యంతే జాతిధర్మా: కులధర్మాశ్చ శాశ్వతా: ॥ 43 ॥

ఉత్పన్నకులధర్మాణాం మనుష్యాణాం జనార్లన ! నరకేఒనియతం వాసో భవతీత్యనుక్మున్నమ్ ! 44 !! అహో బత మహత్పాపం కర్తుం వ్యవసీతా వయమ్ ! యద్రాజ్యసుఖలోలేన హంతుం స్పజనముద్యతాః !! 45 !! యది మామ్రపతీకారమశ్రమ్త్రం శ్రమ్త్రపాణయః ! ధార్తరార్జ్ర్గా రణే హన్యుస్త్రన్మే క్రేమతరం భవేత్ !! 46 !! సంజయ ఉవాచ

ఏవముక్పార్జునః సంఖ్యే రధోపస్థ ఉపావిశత్ I విసృజ్య సశరం చాపం శోకసంవిగ్నమానసః II 47 II

ఓం తత్సవతి త్రీమద్భగవద్దీతామావనిషత్సు బహ్మవిద్యాయాం యోగశాస్త్రే త్రీకృష్ణార్జునసంవాదే ఆర్జన విషాదయోగో నామ ప్రథమోఒధ్యాయణ II౧II

\* \* \*

# గీతా మాధుర్యము

వసుదేవసుతం దేవం కంసచాణూరమర్దనమ్, దేవకీపరమానందం కృష్ణం వందే జగద్గురుమ్. ప్రపన్న పారిజాతాయ తోత్రవేశైకపాణయే, జైనముద్రాయ కృష్ణాయ గీతామృతదువా నము.

# మొదటి అధ్యాయము

పాండవులు పన్నెండు సంవత్సరముల అరణ్యవాసము, ఒక సంవత్సరము అడ్డాత వాసమును పూర్తిచేసిన పిమ్మట ఒప్పందము ప్రకారంగా తమకు రావలసిన అర్ధరాజ్యము నిమ్మని కోరినప్పడు, అందుకు సమాధానంగా దుర్యోధనుడు యుడ్డం చేయకుండా సూదిమొనమోపినంత భూమిని కూడా పాండవులకిచ్చుటకు సమ్మతింపలేదు. కావున పాండవులు తల్లి కుంతీదేవి ఆడ్డానుసారముగా యుడ్డము చేయుటకై అంగీకరించినారు. ఈవిధంగా కౌరవపాండవుల మధ్య యుడ్డం నిశ్చయమైనది. తదనుగుణ్యముగా ఇరువైపుల నుండి యుడ్దసన్నాహములు ఆరుగుచుండెను.

్రీ వేదవ్యాస మునీందులకు ధృతరాష్ట్రని యెడల మిక్కిలి (పేమ యుండెను. ఇట్టి (పేమ కారణంగా ఆయన ధృతరాష్ట్రని వద్దకు వచ్చి ఇట్లనెను — "యుద్దము జరుగుట, అందులో క్రత్తియులు సంహరించబడుట తప్పని సరిగా జరుగనున్నది. దీనినెవ్వరూ తప్పింప లేరు. ఒకవేళ నీవు జరుగబోవు యుద్ధమును చూడగోరెదవేని, నీకు నేను దివ్యదృష్టి నొనగెదను. తద్ద్వారా నీవు ఉన్నహోటనే ఉండి జరుగుచున్న యుద్ధాన్ని ఉన్నదున్నట్లుగా చూడగలిగెదవు."

ఇందుకు ఆవాబుగా ధృతర్ాష్ట్రడిట్లనెను — "నేను జనుషాంధుడను. ఇప్పడు నా వంశనాశనమును నేను చూడకోరడము లేదు. కాని యుద్ధము ఆరిగే తీరును గురించిన సమాచారమును తప్పక వినగోరుచున్నాడను."

అప్పడు వ్యాసుడు – "నేను సంజయునకు దివ్యదృష్టి నెసెగెదను. దాని వలన ఆతడు సంపూర్ణ యుద్ధమును, అన్ని సంఘటనలను, సైనికుల మనస్సులో కలిగెడు భావాలను సైతము తెలిసికొనగలడు, వినగలడు, చూడగలడు, ఇట్టి సకల విషయములను నీకు వినిపించగలడు కూడా." అని చెప్పి వ్యాసుడు సంజయునకు దివ్యదృష్టిని బ్రసాదించెను.

నిర్ణయింపబడిన సమయమునకు కురుక్రేతములో యుద్ధమారంభమ య్యెను. పది దినముల వరకు సంజయుడు యుద్ధభూమి నందే యుండెను. బీష్కపితామహడు బాణముల చేత రథము నుండి పడ్రతోయబడిన సమాచారమును సంజయుడు ధృతరా స్రైనకు వినిపించెను. ఇట్టి వార్త వినిన ధృతరా స్రైనకు మిక్కిలి దుఃఖము కలుగగా ఆతడు విలపింపసాగెను. అనంతరమాయన పూర్తి యుద్ధ వృత్తాంతమును వినిపింపుమని సంజయుని కోరెను. శ్రీ మహాభారతములోని బీష్కపర్వమునందలి ఇరువది నాలుగవ అధ్యాయము వరకు సంజయుడు యుద్ధ సంబంధమగు సంగతులను ధృతరా స్రైనకు వినిపించెను. ఇరువది ఐదవ అధ్యాయారంభమున ధృతరా స్రైనకు పినిపించెను. ఇరువది ఐదవ అధ్యాయారంభమున

ఓ సంజయా! ధర్మభూమియగు కురుక్షేతమునందు యుద్దము జేయుటకై సన్నద్దులైన నా వారు, పాందుపుత్రులును ఏమి జేసీరి? (1) అందుకు సంజయుడిట్లనెను – వ్యూహరచన నిర్మాణంతో నిలిచిన పాండవ సైన్యమును చూచిన దుర్యోధనుడు ద్రోణాచార్యుల చెంత కేగెను.
(2)

ద్రోణాచార్యుని వద్దకు వెళ్ళి అతడు ఏమి చేసెను సంజయా? ద్రోణాచార్యుల వద్దకు వెళ్ళి ఆతడిట్లనెను – ఓ ఆచార్యా! మీరు మీ శిష్యుడగు ద్రుపద పుత్రుని ద్వారా ప్ర్యూపోత్మకంగా నిలుపబడిన ఈ గొప్పదైన పాండవ సైన్యమును తిలకించండి. (3)

దుర్యోధనా! పాండవ సైన్యంలో నేను ఎవరెవరిని చూడారి?

ఈ సైన్యంలో బలంలో బీమునివంటి వారు, యుద్ధనైపుణ్యంలో అర్జునుని వంటివారగు గొప్ప ధనుర్హారులగు శూరులు, వీరులున్నారు. సాత్యకి, విరాటుడు, మహారథి ద్రుపదుడు, దృష్ట కేతు, చేకితానుడు, పరాక్ర మశాలి కాగిరాజు, పురుజిత్తుడు, కుంతిభోజుడు, శైబ్యుడు, యుధామన్యుడు, పరాక్రమవంతుడగు ఉత్తమౌజుడు, అభిమన్యుడు, ద్రౌపదీదేవి యొక్క ఐదుగురు కుమారులు కూడా ఉన్నారు. వీరందరునూ మహారథులే సుమా!

పాండవ సేనలోని వీరుల పేర్లను నీవు తెల్పినావు అయితే మరి మన సైన్యంలో గల శూరుల పేర్లను తెలుపలేవా దుర్యోధనా?

ఓ బ్రాహ్మణోత్తమా! మన సైన్యంలోని గొప్ప పురుషుల పేర్లను కూడా తాము ఆలకించండి. తమరు (బ్రోణాచార్యులు) భీష్మ పితామహడు, కర్లుడు, సంగ్రామవిజయుడగు కృపాచార్యుడు, అశ్వత్తామ, వికర్లుడు, భూరిశ్రవుడు, వీరేగాక ఇంకనూ అనేక విధములైన శ్రస్త్రామ్రములను ధరించినట్టి, యుద్ధకళలో ఆరితేరినటువంటి, నా కొరకై తమ ప్రాణములను త్యజించునట్టి అనేక శూరులు, వీరులు ఎందరెందరోనున్నారు. (7–9)

సంజయా! ఇరు పక్షాలకు చెందిన గొప్ప యోధులను చూపించిన పిదప దుర్యోధనుని మనసునకేమి తోచెను?

ఉభయ పక్షపాతి యగు బీష్కుని ద్వారా రక్షించబడుచున్న మా సైన్యము పాండవ సేనను జయించుటకు అపర్యాప్తమై – అసమర్థమై యున్నది. స్వపక్షపాతి యగు బీముని ద్వారా రక్షింపబడుచున్న ఆసైన్యము, మన సైన్యము మీద విజయం సాధించుటకు పర్యాప్తమై – సమర్ధమై యున్నదని ఆతని మనస్సునకు తోచెను. (10)

ఇలాంటి భావం ఆతని మనసులో కలిగిన మీదట అతడేమి చేసెను సంజయా?

దుర్యోధనుడు తన శూరవీరులందరినుద్దేశించి – మీరందరునూ తమ – తమ స్ధానములందు నిలిచియుంటూ నలువైపులనుండి భీష్కుని రక్షింపుడని చెప్పెను.\*

తన రక్షణ గురించిన సంగతిని విని భీష్ముడు ఏమి చేసెను సంజయా? దుర్యోధనుని సంతసింపజేయుటకై భీష్మపితావుహడు సింహ సదృశముగ గర్జించి, మిక్కిలి గొప్పగా శంఖమును పూరించెను. (12)

భీష్ముడు శంఖమూదిన పిమ్మట ఏమి జరిగెను?

దుర్యోదనుని సంతసింపజేయుటకే భీష్కుడు శంఖము నూదెను. కాని దీనిని కౌరవ సైన్యము యుద్ధారంభమునకు సూచనగా భావించెను. కనుక

<sup>\*</sup> ద్రోణుడు, బీష్కుడు ఉభయ పక్రసాతులని దుర్యాదనునకు బాగుగా తెలియును. కావున వారిని ఒప్పించి తనవైపు తెచ్చుకోవడానికై దుర్యోధనుడు ముందుగా ద్రోణాచార్యుల వద్దకు వెళ్ళెను. అటులే బీష్కుని ఒప్పించుటకై ఆతని రక్షించుమని వీరులందరితో చెప్పాదున్నాడు.

డిమ్మరు శంఖమును మైగంచిన వెంటనే కౌరవసైన్యము తమ తమ శంఖములు, భేరులు, మృదింగములు, తెప్పెటలు, కొమ్ములు ఒక్కుమృడిగా మోగించెను. ఆ ద్వనులతో దక్కులన్నియు పిక్కటిక్లినవి. (13)

సంజయా! కౌరవ ేసన యుద్ధ వాద్యములు (మోగిన ఓమ్మలు ఏమి జరిగినది?

కౌరవేన పాద్యములు మైాగిన వెంటనే పొండవ సేన వాద్యములు మైాగవలసీయుండెను. కానీ ఆసైన్యమున కెలాంటి ఆజ్ఞలందళేదు. అప్పడు తెల్లని గుర్రములను కరిగిన గొప్ప రధమునండు కళార్చొనిన ్ర్రీకృష్ణలినవానుడు పొంచజన్యము అను పేరుగల, అర్వనుడు దేవదత్తమను పేరుగల దవ్య శంఖములను పూరించిరి. అటుపిమ్మలు ఫీమ సేనుడు పొండకమను, యువీష్మిరుడు ఆనంతవిజయమను, నకులుడు సుఘోషమను, సహదేవుడు మణిపుష్యకమను పేరుగల శంఖములను పూరించిరి.(14-16)

ఇంకమా ఎదరెదరు శంఖములను పూరించిరి సంజయా?

రాజా! పొండవ సైన్యంలోని దనుర్హారియను కాళిరాజు, మహారధి శిఖండి, దృష్టద్యుమ్ముడు, విరాటరాజు, అజేయుడను సాత్యకి, ద్రుపదరాజు, దౌపద్ పుత్రులైదునురు, సుభ్మదాదేవి పుత్రుడను మహాబావు (అభిమన్యుడు) – లాంటి మహారధులందరును తమ తమ శంఖములను పూరించిరి.

(17-18)

పాండవ సేనల శంఖధ్వమల పరిణామమెట్లున్నది సంజయా? ఆ భయంకర ధ్వమలు అటు ఆకాశమును, ఇటు భూమిని దద్దరిల్ల జేయుచూ, అన్యాయంగా రాజ్యహోగమును హరించుచున్న మీ చైపునగల సైనికుల గుండెలను బద్దలొనర్సినవి. (19)

ఇరు వైపుల నుండి శంఖములు పూరింపబడిన పిమ్మలు పొండవులేవి జేసిరి?

శంఖములు ఊదిన పిమ్మలు యుడ్డమారంభమగు తరి (సమయమున) మీ వార (కౌరవు)లను గాంచిన కపిద్వజడగు అర్వనుడు తన ధనుస్సు నెక్కు చెట్టి హృషీకేశునితో ఇట్లనెను -- 'ఓ అద్వుతా! నా రదమును ఇరుసేనల నడుమ నిలుపుము.' (20=21)

అర్జనా! మధ్యలో రథమును నిలుపుెటిందులకు?

యుద్దము జేయు కోరికతో ఈ రణభూమియందు నిరిచిన వీరులలో ఎవరెవరితో పోరు సల్పవలెనో, వారందరిని నేను చూడాలి. ఇంకనూ దుర్యోధనునకు ప్రీతిని గూర్పు ఉబలాటముతో యుద్ధమునకు విచ్చేసిన వారిని కూడా నేను చూడారికదా! (22–23)

## అర్జునుడిట్లు నుడివిన పిమ్మట భగవానుడేవిు చేసెను?

సంజయుడిట్లు చెప్పెను – ఓ రాజా! అర్జునుడు ఇట్లు చెప్పిన మీదట, బీష్మ బ్రోణులు మరియు ఇతర ముఖ్యమైన రాజులందరి ముందు, ఉభయ సైన్యముల మధ్య భాగంలో శ్రీ కృష్ణడు రథమును నిలిపి, 'పార్డా! అదుగో! ఒకచోట చేరిన కురువంశీయుల నందరిని వీక్తింపుమ'ని చెప్పెను.(24–25)

## భగవానుడిట్లు చెప్పిన పిదప ఏమి ఆరిగెను?

అప్పడచటి ఉభయ సైన్యాలలోని తండ్రులను, తాతలను, గురువులను, మామలను, సోదరులను, పుత్రులను, పాత్రులను, మిత్రులను, డ్రియమైన వారిని, బంధు వర్గమును జూచిన పృధానందనుడగు అర్వనుడు మిక్కిలి వ్యామోహముతో విలపించసాగెను.

## సంజయా విలపించుచున్న అర్షునుడు ఏమి చెప్పెను?

అర్వను డిట్లనెను – "ఓ కృష్ణా! యుడ్డమునకై ఎదురుగా నిరిచిన మా స్వంత కుటుంబీకులందరిని గాంచి నా యంగములన్నియు శిథిలములగుచున్నవి, నోరు ఎండిపోవుచున్నది. ఒదలంతయు వణుకు చున్నది, గగుర్బాటు కలుగుచున్నది. గాండీవము చేతి నుండి జారిపోవుచున్నది. చర్యము కారిపోవుచున్నది. ఈ స్థితిలో నేను వారిముందు నిలువలేక పోవుచున్నాను. నా మనస్సు బ్రమించుచున్నది." (26-30)

## ఇంతేగాక ఇంకేమి గాంచుచుంటివి అర్జునా?

కేశవా! అపశకునములను కూడా గాంచుచుంటిని. ఈ యుద్ధమునందు స్వజనులను హతమార్బులు (శేయస్కరముగా కన్పించుటలేదు. (31)

## యుద్దము చేయకుండా రాజ్యము లభించుకుట్లు?

కృష్ణా! నేను విజయం కోరడంలేదు. రాజ్యంకోరడంలేదు. సుఖమునూ కోరడంలేదు. గోవిందా! మాకు విజయంతో, రాజ్యంతో, సుఖంతో, చివరకు జీవించికూడా లాభమేమి? (32)

అయితే నీకు రాజ్యమూ, విజయమూ పట్టనిచో, యుద్ధము చేయవలెనను తలంపు నీకేల కరిగెను?

మే మెవరికొరకైరాజ్యము, సుఖము, భోగములను అపేక్షించుచున్నామో, వారందరు ధన ప్రాణాదులపై ఆశవదిరి, మరణించుటకై ఇచట నిరిచి యున్నారుకదా! (33) వారు ఎవరయ్యా?

గురువులు, తెండ్రులు, కుమారులు, తాతలు, మేనమావులు, మామలు, బావలు ఇంకనూ అనేక బంధువులు గలరు. (34)

ఒకచేళ వీరంతా కలిసి నిన్నే చంపదలచి ముందుకు వచ్చినచో?

అయ్యా! వారు నన్ను చెంపినా సరే, నాకు త్రిలోకాధిపత్యము లభించినాసరే, నేను మాత్రము వారిని వధింపను. అట్టి తరి భూలోక రాజ్యమును గూర్చి చెప్పనేల? (35)

ఓయి! సోదరా! రాజ్యం లభించిన పిదవ మహదానందం కలుగుతుంది కదా! నీవు దానిని కూడా కోరకుందువా?

ఓ జనార్లనా! ఈ ధార్తరాష్ట్రులను (వీరు మాకు కూడా కావలసిన వారే ) వధించుట వలన మాకేమి సంతోషము? ఈ అతతాయులను చంపుట వలన మరింత పాపమే కలుగుతుంది కదా! (36)

అయినచో నీవేమి చేయుదువు?

ఓ మాధవా! మేము ఇంకేదైనా చేయగలము. అయితే మేము మా స్వజనులను చంపగోరడము లేదు. మావారిని పధించి మేము ఎట్లు సుఖింపగలము? (37)

వారు నిన్ను వధించుటకు సిద్ధంగా ఉన్నారు కదా! ఇక నీవేల వెనుకాదుచుంటివి?

మహిస్టాఫో! వారిలో లోభత్వం (రాజ్యకాంక్ష) వచ్చి చేరింది. అందుచేత వారు వంశనాశనం వలన కలిగే పాపాన్ని, మిత్రదోహం వల్ల సంభవించెడు పాతకాన్ని గ్రహించలేకపోతున్నారు. (38)

వారు గ్రహించరు, మరి నీవేల గ్రహించుచుంటివి?

ఓ జనార్డనా! వంశనాశము వర్ల వచ్చే దోషాన్ని బాగా తెలిసిన మనమైనా కనీసము ఆ పాపము నుండి విముఖులము కావలెను. ఎందుకంేట ఆ దురాశ మనలను ఏమి చేయలేకున్నది కదా! (39) కులనాశనం వలన ఎటువంటి దోషం కలుగుతుంది?

కులనాశనంతో అనాది సిద్ధంగా వస్తున్న కులధర్కాలు (వంశ చరంచర) అన్నియు నళించిపోవును. (40)

కులధర్మం నశించిన మీదట ఏమి జరుగును? కులధర్మము నశించి పోగా వంశమంతలా అధర్మం అలుముకుంటుంది. (40) అధర్మం అలుముకున్నచో ఏదుగును?

అధర్యం ద్రబలినప్పడు కుల్మ్మ్ లు చెడిపోయెదరు. (41)

కుల్మ్మ్లు చెడిపోయినచో ఏనుగును?

కుల్మ్మ్మ్ మెడిపోయినచో వర్ల సంకర మేర్చడును. (41) వర్ణ సంకరం వల్ల ఏమగును?

వర్ల సంకరం వలన కుల ఘాతకులకూ, కులమువారందరికే కలిగేది నరకమే. ఓండోదక కార్యాలు లేక వారి చిత్పదేవతలు అధోగతి పాలగుదురు. ఇట్టి వర్ల సొంకర్యం కలిగించెదు దోషం వలన కులనాశనం చేసే వారి యొక్క కులధర్మాలు, జాతి ధర్మాలు రెండునూ ఆడుగంటి పోవును.

కులధర్మాలు, జాతి ధర్మాలు అడుగంటినచో ఏమగును?

ఓ జనార్లనా! కులధర్మాలు, జాతి ధర్మాలు నరించి పోయిన వారు శాశ్వత నరకవాసులయ్యెదరని మేము వింటున్నాము. (44)

యుద్ధ పరిణామము లిట్లుందునని బాగుగా ముందే తెలిసిన నీపు యుద్ధమునకై ఏల సిద్ధ పడితివి?

అయ్యో! అదే మీక్కిరి ఆశ్చర్యంగా, బాధగావుంది. రాజ్య సుఖము అందరి కాంక్షకు లోనైన మేము, బంధువులను జంపుటకుద్యుక్తులమైతిమి గదా!

ఇక నీ తుది నిర్ణయ మేమిటి?

నేను అడ్రు, శ్రీప్రాలను పారవైచి యుద్ధరంగము నుండి నిష్క్రమించెదను. నిరాయుధుడనైన నమ్మ దుర్యోదనాదులు చంపిననూసరే, అదే నాకు మేలగును. (46)

సంజయా! ఇట్టి నిర్ణయమునకు వచ్చిన అర్జునుడు ఆ తర్వాత ఏమీ చేసెను?

విల్లమ్ములను విడిచి పెట్టిన అర్వనుడు దుఃఖంతో చెదిరిన మదికలవాడై రణరంగంలో రథము వెనుక భాగమున చతికిలబడెను అని సంజయుడు చెప్పెను.

'అర్జున విషాదయోగము' అనెడు

మొదటి ఆధ్యాయము ముగిసెను.

\* \* \*

### ∥ ఓం ౖర్ధరమాత్మనే నమం∥

## రెండవ అధ్యాయము - సాంఖ్యయోగము

సంజయ ఉవాచ

తం తథా కృపయావిష్టమ్ శ్రుపూర్ణా కులేక్షణమ్ I విషీదంతమీదం వాక్యమువాచ మధుసూదనః II II II త్రీభగవానువాచ కుతస్ప్వాకశ్మలమీదం విషమే సముషస్థితమ్ I అనార్యజుష్టమస్వర్యమకేర్తికరమర్జున II 2 II శైబ్యం మా స్మ గమః పార్థ నైతత్ర్వయ్యువవద్యతే I క్షుదం హృదయదౌర్బల్యం త్యక్ష్యోత్తష్ఠ పరంతప II 3 II

## అర్జన ఉవాచ

కథం భీష్మమహం సంఖ్యే ద్రోణం చ మధుసూదన । ఇషుభిః ్రపతియోత్స్యామి పూజార్హావరిసూదన ॥ 4 ॥ గురూనహత్వా హి మహానుళావాన్

्रिका భోక్తుం భైక్ష్యమస్థీహ లోకే ।

హత్వార్థకామాంస్తు గురూనిహైద

భుజ్జీయ లోగాన్రుధిర్మదిగ్వాన్ ॥ 5 ॥

న చైతద్విద్మః కతరన్నో గరీయో

యద్వా జయేమ యది వా నో జయేయడు । యానేవ హత్వా న జిజేవిషాము

తేఒవస్థితా: ప్రముఖే ధార్తరాష్ట్రా: ॥ 6 ॥

కార్పణ్య*దోషోపహతస్వభావః* 

పృచ్ఛామి త్వాం ధర్మసమ్మూఢచేతా: 1

యచ్చే9య: స్యాన్నిశ్చితం బ్రూహీ తన్మే

శిష్యేస్తే బాం శాధి మాం త్వాం ద్రపన్నమ్ ॥ 7 ॥

న హి స్థాప్తాన్ని మమాచనుద్వాద్ యచ్చోకముచ్చోషణమిందియాణామ్ 1 అవాష్య భూమావసపత్నమృద్ధం రాజ్యం సురాణామపి చాధిపత్యమ్ ॥ 8 ॥ సంజయ ఉవాచ ఏదముక్పై హృషీకేశం గుడాకేశః పరంతప 1 న యోత్స్య ఇతి గోవిందముక్త్వా తూష్టీం బభూవ హ ॥ 9 ॥ తమువాద హృషీకేశః ప్రహసన్నివ లారత। సేనయోరుభయోర్మర్యే విష్టీదంతమిదం వచః ॥ 10 ॥ త్రీ భగవానువాచ అశోచ్యానన్వశోచస్త్రం బ్రజ్ఞాబాదాంశ్ర ఖాషేస్ 1 గతాసూనగతాసూంశ్ర నానుశోచంతి పండితాః ॥ 11 ॥ న త్వేవాహం జాతు నాసం న త్వం నేమే జనాధిపా:। న చైవ న భవిష్యామః సర్వే వయమతః పరమ్ ॥ 12 ॥ దేహినోఒస్సిన్ యథా దేహే కౌమారం యౌవనం జరా 1 తధా దేహాంతర్రసాహ్హి ధీరస్త్రత న ముహ్యాతి ॥ 13 ॥ మాత్రాస్పర్శాస్త్రు కౌంతేయ శీతోష్టసుఖదు:ఖదా: । ఆగమాపాయినోఒనిత్యాస్తాంస్త్రిత్విస్ట్ర్మ్ ఖారత ॥ 14 ॥ యం హి న వ్యథయన్త్వేతే పురుషం పురుషర్హభ । సమదుఃఖసుఖం ధీరం సో్లమృతత్వాయ కల్పతే ॥ 15 ॥ నాసతో విద్యతే లావో నాలావో విద్యతే సతః। ఉభయోరపి దృష్టోఒన్లు త్వనయోస్త్వాదర్శిల్లు 16 ॥ అవినాశి తు తద్విద్ది యేన సర్వమిదం తతమ్ 1

వినాశమవ్యయస్యాస్య న కశ్చిత్ కర్తుమర్హతి ॥ 17 ॥

అంతవంత ఇమే దేహా నిత్వస్వాక్తాం శరీరిణం 1 అనాశినో ఒద్దమేయస్య తస్మాద్యుధ్యస్వ భారత ॥ 18 ॥ యు ఏనం చేత్తి హంతారం యశ్చెనం మన్యతే హతమ్ 1 ఉళౌ తౌ న విజానీతో నాయం హంతి న హన్యతే 🛭 19 🗈 న జాయతే మియతే వా కదాచిత్ నాయం భూత్వా భవితా వా న భూయ: ا అజో నిత్యః శాశ్వతోఒయం పురాణో న హానృతే హానృమాసే శరీరే॥ 20 ॥ వేదావినాశినం నిత్యం య ఏనమజమవ్యయమ్ 1 కథం స పురుషః పార్థ కం ఘాతయతి హంతి కమ్ ॥ 21 ॥ వాసాంసి జీర్హాని యధా విహాయ నవాని గృహ్హాతి నరో ఒపరాణి । తధా శరీరాణి విహాయ జీర్ణాన్యన్యాని సంయూతి నవాని దేహ్ ॥ 22 ॥ నైనం ఛిందంతి శృస్త్రాణి నైనం దహతి పాచకు। న చైనం క్లేదయంత్యాపో న శోషయతి మారుతః॥ 23 ॥ అచ్చేద్యాఒడువుదాహ్యాఒడుమక్లేద్యాఒశోష్య ఏవ చ౹ నిత్యః సర్వగతః స్థాణురచలోఽయం సనాతనః॥ 24 ॥ అవ్యక్తో ఒయమచింత్యా ఓయమవి కార్యా ఓయము చ్యతే తస్మా దేవం విదిత్యానం నానుశోచితుమర్హసి ॥ 25 ॥ అధ చైనం నిత్యజాతం నిత్యం వా మన్మాసే మృతమ్। తధాపి త్వం మహాబాహో నైవం శోచితుమర్హసి ॥ 26 ॥ జాతస్య హి (ధువో మృత్యు (ధువం జన్మ మృతస్య చ ( తస్మాదపరిహోర్యేఒర్హే న త్వం శోచితుమర్హిసి ॥ 27 ॥ అవ్యక్తాదీని భూతాని వ్యక్తమధ్యాని భారత I అవ్యక్తనిధనాన్యేవ తత్ర కా పరిదేవనా II 28 II

ఆశ్చర్యవత్పశ్యతి కశ్చిదేనమాశ్చర్యవద్వదతి తడైవ చాన్యः। ఆశ్చర్య వచ్చెనమన్య\* శృణ్తి శ్రహత్వాప్యేనం వేద న చైవ కశ్చిత్ ॥ 20 ॥ దేహీ నిత్యమవధ్యాఒతుం దేహే సర్వస్య భారత 1 తస్మాత్ సర్వాణి భూతాని న త్వం శోచితుడుర్లసి 🛙 30 🔻 స్వధర్మమపీ చాచేక్ష్య న విశమ్పితుమర్హసి I ధర్మ్యాద్ధి యుద్ధాచ్చే9మోఒన్యత్ క్షత్రియస్య న విద్యతే ॥ 31 ॥ యదృవుయా హోపపన్నం స్పర్గద్వారమపావృతమ్ 1 సుఖినః క్రైతియాః పార్థ లభంతే యుద్ధమీదృశమ్ 🛭 32 🛭 అథ చేత్ర్వమిమం ధర్మ్యం సంగ్రామం న కరిష్యసి। తతస్స్వధర్మం కీర్తిం చ హిత్వా పాపడువాప్స్యస్ట్ 33 ॥ అకీర్తిం చాపి భూతాని కథయిష్యంతి తేఒవ్యయామ్ 1 సంభావితస్వ చాకేర్తిః మరణాదతిరిచ్యతే ॥ 34 ॥ భయాద్రణాదుపరతం మంస్యన్తే త్వాం మహారథా: ا యేషాం చత్వం బహామతో భూత్వా యాస్యసి లాఘవమ్ ॥ 35 ॥ అవాచ్యవాదాంశ్ర బహాన్ వదిష్పన్తి తవాహితాః ١ విందంతస్త్రవ సామర్థ్యం తతో దుఃఖతరం ను కిమ్॥ 36 ॥ హతో వా ప్రాప్స్యసి స్వర్గం జిత్వా వా ళోక్ష్యెసే మహీమ్ 1 తస్మాదుత్తిష్ఠ క్రౌన్తేయ యుద్వాయ కృతనిశ్చయః 🛙 37 🛭 సుఖదుంఖే సమే కృత్వా లాభాలాభౌ జయాజయౌ 1 తతో యుద్వాయ యుజ్యస్ప నైవం పాపమవాప్స్యస్త్రి 88 ॥ ఏషా తేఒధిహితా సాంశ్యే బుద్ధిర్యోగే త్విమాం శృణు 1 లుద్వా, యుక్తో యయా పార్థ కర్మబంధం డ్రహాస్యస్త్ 39 ॥ నేహాభిక్రమనాశోఒస్తే ప్రత్యవాయో న విద్యతే! స్వల్పముష్యస్య ధర్మస్య త్రాయతే మహతో భయాత్ ॥ 40 ॥

వ్యవసాయాత్మికా బుద్ధిరేకేహ కురునందన I లహళాళా హ్యానంతాశ్చ లుద్ధ్రమోఽ వ్యవసాయినామ్ ॥ 41 ॥ యామిమాం పుష్పీతాం చాచం ప్రవదంత్యవిపశ్చితః I పేదవాదరతాః పార్థ నాన్యదస్త్రీతి వాదినః∥ 42 ∥ కామాత్మానః స్పర్గపరా జన్మ కర్మ ఫల్ఫ్ చదామ్ 1 క్రియావిశేషబహులాం భోగైశ్వర్మగతిం డ్రికి 43 ॥ భ్ గైశ్వర్య డ్రస్తానాం తయాపహృతచేతసామ్ 1 వ్యవసాయాత్మికా బుద్ధిః సమాధా న విధీయతే॥ 44 ॥ తైగుణ్యవిషయా వేదా నిష్మాగుణ్యో భవార్జన 1 నిర్ద్వంద్వ్ నిత్యసత్త్వస్థా నిర్యోగక్షేమ ఆత్మవాన్ ॥ 45 ॥ యాచానర్ల ఉదపానే సర్వతః సంఘ్రతోదకే ! తాదాన్ నర్వేషు చేదేషు బ్రాహ్మణన్య విజానత: || 46 || కర్మణ్యవాధికారాస్తే మా ఫలేషు కదాచన। మా కర్మఫలేహతుర్బూ మా తే సంగోఒస్తృకర్మణి॥ 47 ॥ యోగస్థ్య కురు కర్మాణి సంగం త్యక్త్వా ధనంజయ I సిద్ధ్యసిద్హ్య్ సమో భూత్వా సమత్వం యోగ ఉచ్చతే ॥ 48 ॥ దూరేణ హ్యావరం కర్మ బుద్ధియోగాద్దనంజయ I లుద్ధౌ శరణమన్విప్ప కృషణాః ఫలోహేతమః॥ 49 ॥ లుద్దియుక్తో జహాతీహ ఉభే సుకృతదుష్కృతే 1 తస్మాద్యోగాయ యుజ్యస్ప యోగః కర్మసు కౌశలమ్॥ 50 ॥ కర్మజం బుద్ధియుక్తా హి ఫలం త్యక్స్తా మనీషిణ: ١ జన్మబంధవినిర్ముక్తా: పదం గచ్చంత్యనామయమ్ 🛭 51 🗈 యదా తే మోహకలిలం బుద్దిర్వ్యతితరిష్యతి 1 తదా గంతాసి నిర్వేదం శ్రోతవృస్య శ్రుతస్య చ 🛭 52 🗈 ్రకుతివిడ్డితిపన్నా తే తుదా స్థాస్యతి నిశ్చలా। సమాధావచలా లుద్దిస్తరా యోగమవాప్స్యసి ॥ 53 ॥ అర్సన ఉవాచ

స్థిత్రప్రజ్ఞాస్య కా లాషా సమాధిస్థాన్య కేశవ ! స్థితధీ: కిం ద్రభాషేత కిమాసీత ద్రవేత కిమ్ | 54 ||

## ్మీ భగవానువాచ

ద్రజహితి యదా కామాన్ సర్వాన్ పార్థ మనోగతాన్ I ఆత్మన్యేవాత్మనా తుష్టా స్థితద్రజ్ఞాస్త్రమ్నోలే II 55 II దుంఖేష్వనుద్విగ్నమనాం సుఖేషు విగతన్పృహం I వీతరాగలయక్రోధం స్థితధీర్మునిరుచ్యతే II 56 II

యు సర్వత్రానిలి స్నేహిం తత్తత్ ప్రాప్య శులాశులమ్ । నాలినందతి న ద్వేష్టి తస్య ప్రజ్ఞా ప్రతిష్ఠితా ॥ 57 ॥

యదా సంహరతే చాయం కూర్మో ఒంగానీవ సర్వశ: 1 ఇంద్రియాణింద్రియార్హేల్య తన్య ద్రజ్ఞా ద్రవిష్ఠితా ॥ 58 ॥

విషయా వినిషర్తంతే నిరాహారస్య దేహిన: ١

రసదర్ధం రసోబ్రాస్య పరం దృష్ట్వా నిదర్ధతే ॥ 59 ॥

యతతో హ్యాపి కౌంతేయ పురుషన్య విపశ్చిత:।

ఇంటియాణి డ్రమూథీని హరంతి ద్రసభం మనః ॥ 60 ॥

తాని సర్వాణి సంయమ్య యుక్త ఆసీత మత్పరు।

వశే హి యస్యేంద్రియాణి తన్య డ్రూజ్లో డ్రిప్తితా ॥ 61 ॥

ధ్యాయతో విషయాన్ పుంసు సంగేస్తేషూపజాయతే!

సంగాత్ సంజాయతే కామః కామాత్ క్రోడ్భిజాయతే ॥ 62 ॥

క్రోధార్భవతి సమ్మోహః సమ్మోహాత్ స్మృతివి(భమః। స్మృతి(భంశార్బుద్ధినాశో బుద్ధినాశాత్ ద్రణశ్యతి॥ 63 ॥

రాగద్వేషవియుక్తెస్తు విషయానింద్రిమైశ్చరన్ 1 ్షసాదమధిగచృతి № 64 № ఆత్మవశ్యెర్విధేయాత్మా ప్రసాదే సర్వదు:ఖానాం హానిరస్యోపజాయతే 1 ర్షసన్న చేతసో హ్యాశు బుద్ధిః పర్యవతిష్ఠతే ॥ 65 ॥ నాస్త్రి బుద్ధిరయుక్తప్య న చాయుక్తప్య భావనా I న చాలావయతః శాంతిః అశాంతస్య కుతః సుఖమ్ 🛙 66 🗏 ఇంద్రియాణాం హి చరతాం యన్మనో ఒను విధీయతే 1 తదస్య హరతి స్ట్రహ్హం వాయుర్నావమివాంభస్తి 167 11 తస్మాద్యస్య మహాబాహో! నిగృహీతాని సర్వశః I యా నిశా సర్వభూతానాం తస్యాం జాగర్తి సంయమీ! యస్యాం జాగ్రతి భూతాని సా నిశా పశ్యతో మునేః॥ 69 ॥ ఆపూర్యమాణమచల(పతిష్ఠం సముద్రమాపః ప్రవిశంతి యద్వత్ 1 తద్వత్కామా యం ప్రవిశంతి సర్వే స శాంతిమాప్నాతి న కామకామీ॥ 70 ॥ విహాయ కామాన్ యు సర్వాన్ పుమాంశ్చరతి నిఃస్పృహః I నిర్మమా నిరహంకారః స శాంతిమధిగచ్చతి ॥ 71 ॥ ఏషా బ్రాహ్మ్ స్త్రితి: పార్డ్ల నైనాం ప్రాప్య విముహ్యతి 1 స్త్రీత్వాస్వామంతకాలేఒప్ బ్రహ్మనిర్వాణమృచ్చతి ॥ 72 ॥ ఓం తత్పదితి త్రీమద్బగవద్దీతానూపనిషత్సు ్రబహ్మవిద్యాయాం యోగశామ్రే త్రీకృష్ణార్జనసంవాదే సాంఖ్యమాగో నామ ద్వితీయోఒధ్యాయ: 11911

### ॥ ఓం త్రీపరమాత్మనే నమం॥

## రెండవ అధ్యాయము

సంజయా! రథములో కూర్చొనిన అర్జనుని పరిస్థితి ఎలావుంది?

సంజయుడిట్లు పరికెను — ఓ మహారాజా! మిక్కిరి ఉత్సాహంతో కదనమున కేతెంచిన అర్జునునిలో పిరికితనం ప్రవేశించులు వలన కారుణ్యంతో కూడుకొని కన్నీరు కార్చుడు మీగుల వ్యాకులమైన దృష్టిని కరిగియున్న అర్జునుడు అసమర్హుడుగా కన్పట్టు చుండెను. ఇట్టి అర్జునునితో మధుసూదనుడు ఇట్లు పరికెను. — ఓ అర్జునా! ఇట్టి రణరంగమునందు నీవంటి వీర పురుషునకు పిరికితనము ఎక్కడనుండి దాపురించినది. ఈ పిరికితనము శ్రేష్యలగువారికి తగినది కాదు; ఇది స్వర్గమునకు చేర్చునదికాదు. కేర్తిని పెంచునది కాదు. కావున నీవు నపుంసకత్వమును పొందకుము. ఇది నీ వంటి వానికి తగినది కాదు. అందుచే తుచ్చమైన ప్పాదయ దౌర్భల్యమును విడిచిపెట్టి యుద్దము చేయుటకు లెమ్ము.

అందుకు అర్జునుడిట్లు పలికెను – ఓ మధుసూదనా! నేను చావడానికి భయపడటం లేదు కాని, చంపడానికి మాత్రమే జంకుతున్నాను. యుద్ధరంగమునందు పూజ్యులైన భీష్మ్మదోణులను ఎదిరించి బాణములను సంధించి నేనెట్లు పోరాడగలను? (2/1-4)

ఓహో! బావా! అర్జనా! కర్తవ్యము నాచరించుటయందు వెనకముందులాడుట యెందులకు?

ఓ ప్రభూ! గురుజనులను చంపుటకం ెలు, ఈ మర్త్యలో కమునందు భిక్షమెత్తుకొని జీవించుట కూడా మేలని నేను తలంచెదను. ఒకవేళ తాము చెప్పినట్లుగా నేను యుద్ధమొనర్చినా కూడా గురుజనులందరిని చంపి, మిక్కిలి ధనాశ గలిగిన వారి రక్తము చేత తడిసిన భోగములనే అనుభవింపవలసి వచ్చును. దానితో నాకు మోక్షము బొత్తిగా లభింపదు కదా!
(2/5)

## అయినచో నీవు ఏది మేలని తలంచెదవు?

ఓ కృష్ణా! యుద్ధము చేయుట మంచిదా లేక చేయకుండుట మంచిదా! అంతేగాదు యుద్ధంలో మేము జయించెదమా! లేక వారు జయించెదరా? అని మేము ఏదీ తెలియలేకున్నాము. ఓ డ్రామా! అన్నింటికంేట ఒక గొప్ప సంగతి ఏమన, మేము వారిని చంపి బ్రతుకవలెనని కూడా తలంచుట లేదు. మరి వారిని చంపుట ఎట్లు? (2/6)

నీవు ఇట్టి నిర్ణయమునే ఎరుగనపుడు, ధానిని నీపైన ఎందుకు రుద్దకొనుచున్నావు?

ఓ డ్రామా! డిరికితనమనెడు దోషం వలన నా క్ష్మాతస్వభావము మరుగున పడిపోయినది. దర్శమును నిర్ణయించులలో నా బుద్ధి కుంరితమైనది. కావున నాకు ఏది మేకైనదో, నీవే నా కొరకు తెలియజెప్పము. నేను నీ శిష్యుడను, నీ శరణు తొచ్చితిని. నాకుపడేశింపుము.

కాని ఓ కృష్ణా! తాము ముందుగా చెప్పినట్లు యుద్ధం చేయుమని మాత్రం చెప్పవద్దు. ఏలయన, దన, ధాన్యరాసులతో నిండియున్న నిష్కంటకమగు రాజ్యమును పొందుటచేతగాని, అధవా దేవతలపై ఆధిపత్యము గల ఇంద్రపదవిని పొందుటచేగాని, నా ఇంద్రియములను శుష్కింపజేయుచున్న ఈ దుఖము తొలగిపోతుందని నేను భావించడంలేదు. (7-8)

## తర్వాత ఇంకేమి జరిగినది సంజయా?

సంజయుడు ధృతరాష్ట్రనితో చెబుతున్నాడు – ఓ రాజా! నిద్రమ జలుంచిన అర్జునుడు అంతర్యామి యగు శ్రీ కృష్ణభగవానునితో – "నేను యుద్ధము చేయను" అని స్పష్టంగా తెలిపి మౌనము వహించెను. (279)

## అర్షనుడు మౌనం దహించిన మీదట ఏమి జరిగెను?

అంతర్యామి దుగు ్ర్రీకృష్ణ భగవానుడు రెండు సేనల మధ్య భాగంలో విషణ్ణ హృదయుడై కలత చెందివున్న అర్జునునితో చిరునవ్వు నవ్పుతూ ఇట్లు చెబుతున్నాడు – అర్జునా! నీవు దుఃఖింపకూడని వారి గురించి దుఃఖించుచున్నావు. పండితునివలె గొప్ప మాటలను వల్లిస్తున్నావు. కాని పండితులైన వారు మరణించిన వారి గురించిగాని, మరణింపనివారి గురించి గాని దుఃఖింపరు. (2/10,11)

#### వారు ఎందులకు దుఃఖంచరు?

నేను, నీవు, ఈ రాజులందరునూ ఇంతకు ముందు లేరను మాట లేదు. ఇకముందు భవిష్యత్తులో మనమంతా ఉండబోము అనుమాట కూడా లేదు అనగా – మన మందరము ఇంతకు పూర్చము కూడా ఉంటిమి, ఇక ముందుకూడా ఉండగలము. (2/12)

ప్రభూ! ఈ సంగతిని నేనెట్లు ఎరుగుదును?

సోదరా! జీవాత్మ ధరించిన ఈ శరీరమునకు కౌమార, యౌవన, వృద్ధాప్య దశలు కలిగినట్లు జీవాత్మకు ఇతర శరీరములు ప్రాప్తించును. అయితే ఈ విషయంలో పండితులైనవారు (జ్ఞానులు) మోహితులు కారు. (2/13)

ఓ కృష్ణి! కౌమారాది యవస్థలు (దశలు) శరీరమునకు కలుగు చున్నవనుట బాగానే వుంది. అలుతే అనుకూల ప్రతికూలములు, సుఖ, దుఃఖదాయకములగు పదార్థములు ముందుకు వచ్చినపుడు, ఏమి చేయవలెను?

ఓ కుంతీపుత్రా! ఇంట్రాయ విషయములు (జడ పదార్థములు), అన్నియునూ అనుకూల ప్రతికూలముల ద్వారా సుఖ దుణములను కల్పించునవేగాక అవి అనిత్యములు, వచ్చి – పోవునవే. అందువలన నీవు వాటిని సహింపుము అనగా వాని యందు నిర్వికారుడవై ఉండుము.(2/14)

వాటిని సహించుటవలన, వాని ఎడల నిర్వికారముగా నుందుటచే ఏమి కలుగును?

సుఖ – దుణములందు సమము (నిర్వికారము)గా నుండునట్టి ధీర పురుషునిని ఇంట్రియ విషయములు (జడ పదార్ధములు) బాధింపజాలవు. అప్పడు ఆతడు అమరత్వమునకు (పరమాత్మ ప్రాప్తికి) అర్హుడు అగును. (2/15)

అతడు అమరత్వమున కర్షుదుగా నెందుకగును?

అసత్తున (జడ పదార్ధముల)కు సత్తా లేనేలేదు. సత్ (చేతన తత్త్వము) యొక్క సత్తాకు కొరత ఏర్పడబోదు. రెండింటి తత్త్వమును, తత్త్వదర్శనులైన వారలే తెలియుదురు. అందువలన, వారు అమరులయ్యేదరు. (2/16)

సత్ - (అవినాశి) అనగానేమిటి?

దేని చేత ఈ ద్రపంచమంతా వ్యాపించియున్నదో, దానిని నీవు

అవినాగిగా తెలియుము. ఇట్టి అవినాగి, అప్రమేయమగు తత్త్వమును నాశనమొనర్చుటలో ఎవరుకూడా సమర్వలు కాజాలరు. (2/17)

## అసత్తు - (వినాశి) యనగా నేమిటి ప్రభా?

అర్జునా! నిత్యమైనట్టి, అప్రమేయమను అవినాశి (జీవాత్మ) యొక్క యా దేహములన్నియూ అంతమును గరిగినవి. అవి నశ్వరములు. అందుచేత నీవు యుద్దరూపమను కర్తవ్య కర్మను ఆచరించుము. (2/18)

## యుద్దంలో మాత్రం చావడం, చంపడమే వుంటుంది కదా?

ఎవరు ఈ దేహిని చెంపేవాడిగా తెలియుదురో, ఎవరు ఈ దేహిని శరీరములవలె మరణించునదిగా భావించెదరో, వారు ఈ రెండింటిని సరిగా గుర్తించిన వారుకాదు; ఎందుకనగా – ఇది అనగా దేహి (జీవాత్మ) ఎవరినీ చెంపేదికాదు, స్వయంగా చెప్పేది కాదు.

## ్రపభూ! అది ఎందుకు మరణించదు?

అది ఎప్పడూ పుోట్టది కాదు; గొట్టేది కాదు. ఇది జన్మించి ఉండేదికాదు. నిత్యము, నిరంతరము ఉండేది. శాశ్వతము, పురాతనము అనాదియైనది. శరీరము నశించిన మీదట కూడా ఇది నశించునది కాదు. (2/20)

## ఇట్లు తెలియుటచే ఏమగును?

పార్ధా! ఈ శరీరాన్ని అజమని (పుట్టకలేనిది), అవినాశి యని తెలిసినవాడు, ఎవరిని ఎట్లు చంపించగలడు? ఎట్లు చంపగలడు?(2/21)

అయినచో మనుజుడు జన్మించినట్లుగా, మరణించినట్లుగా గోచరించును గదా?

మనుష్యుడు పురాతనమైన వ్యక్త్రములను విడిచి మాతన వ్యక్త్రములను ధరించినట్లుగా, జీవాత్మ పురాతన జీర్లమైన శరీరములను విడిచి, మాతన శరీరములను పొందును. (2/22)

్రొత్త - క్రొత్త శరీరములను ధరించినప్పడు, ఆతనిలో ఏదో ఒక మార్పు రావచ్చను గదా?

లేదు! ఇందులో ఎలాంటి వ్యత్యాసము రాసే రాదు, ఎందుకనగా,

ఆత్మను ఆయుధము కోయజాలదు; అగ్ని కాల్చలేదు; నీరు తడుపలేదు; వాయువు ఎండింపజాలదు. (2/23)

ఇది శృష్ట్రాదులచేత కోయుట, మందుట, ఎందుట, తరుపుట ఎందుకు చేయబడడు?

ఈ జీవాత్మ చేదించబడదు; కాల్చబడదు, తడుచబడదు. ఎండించబడదు ఏలయన – ఇది నిత్యమైనది. ఎల్లప్పడు ఉండునది, సర్వత్రా పరిపూర్లమైన, స్టిర స్వభావము గలిగి, అచలమై, అనాదియై యున్నది. ఈ (ఆత్మ) ఇంద్రియాదులయొక్క విషయము కానిది. అంతఃకరణ విషయముకూడా కానిది. ఇందులో ఎలాంటి వికారము సంభవించదు. అందుచేత ఈ ఆత్మను గురించి ఇట్లు తెలుసుకొని, నీవు శోకించవలదు. (2/24-25)

ఈ జీవాత్మను నిర్వికారమని అంగీకరించిన మీదట దుణము కలు గకుండును, కాని వికారియని విశ్వసించినపుడు శోకము కలుగగలదు కదా?

ఓ అర్వనా! ఒకవేళ నీవు ఈ శరీరిని (జీవాత్మను) నిత్యము పుట్టుచుండెడిద్, నిత్యము గిట్టు చుండెడిదని భావించినప్పటికి కూడా నీకు శోకము కలుగానేరదు; ఎందుకనగా – నియమానుసారంగా జన్మించిన డ్రతిదానికి, తప్పక మృత్యువు కలుగును. అటులే మరణించిన వానికి జన్మ కలుగుట నిశ్చయము. కనుక ఈ శరీరములను గూర్చి శోకము ఎట్లు కలుగును?

శరీరములను గురించి దుంఖమెందుకు కలుగదు చ్రభూ?

ప్రాణులు పుట్టుటకు ముందుగా అప్రత్యక్షమై – అగోచరమై యుండెను. మధ్యలో ప్రకటితమై గోచరించును. తిరిగి మరల చివరకు అగోచరమైపోవును. కావున ఇందులో శోకించదగిన మాకేుమున్నది? (2/28)

అయినచో శోకమేల కలుగును?

తెలియక పోవుట చేత (అజ్జానం వలన).

రెలియు ఓట్లు?

తెలియుట అనగా అనుభవించుట. ఇంట్రియములు, మనస్సు, బుద్ధి దానిని ఎప్పడూ చూడలేవు. అందువలన దానిని చూచుట, చెప్పట, వినుటను గూర్చి అన్నీ ఆశ్చర్యం వలె నుండును. అందుచేత దానిని వినుట ద్వారా ఎవరూ తెలుసుకొనలేరు అనగా దాని అనుభవము స్వయంగానే కలుగును. (2/29)

## అయితే ఆది ఎట్లున్నది?

అందరి దేహములలో నుండునట్టి దేహి (ఆత్మ) నిత్యము అవధ్యమైనది. అనగా అది ఎల్లప్పడు - చంపబడదు. అవినాశియైనది. ఇట్లు తెలిసిన మీదట ఎవరికి కూడా ఎప్పడూ శోకము కలుగనేరదు. - (2/30)

శోకమును దూరమొనర్పుటకైతమరు అనేక మాటలు తెలిపినారు. అయితే నాకు ఏ పాపమును గూర్పి భయము కలుగుచున్నదో, అది దూరమగుెంట్లు?

స్వరర్క దూపమను కర్తవ్యమును గాంచి నీవు భయభీతుడవు కావలదు; ఎందుకనగా, క్రైత్రియునకు క్ర్మాత ధర్మమునకంటే మించిన శ్రేయోదాయకమైన ఇతర సాధనములు వేరేలేవు. (2/31)

## అయితే ఏమి క్షైత్రియుదు యుద్దమే చేయుదుండవలెనా?

లేదు సోదరా! తనకు తానుగా అధించిన యుద్ధము, యాదృచ్ఛికంగా ముందుకు వచ్చిన యుద్ధము క్షత్రియునకు స్వర్గము చేరుటకై తెరువబడిన ద్వారము వంటిది. ఇలాంటి యుద్ధము అధించిన క్షత్రియులే నిజమైన అదృష్టవంతులు.\*

ఇట్లు సహజంగా లభించిన యుద్ధమును నేను చేయకున్నచో?

ఒకచేళ నీపు ఈ ధర్మమయమగు యుద్ధమును చేయకుండినచో, నీక్షాత్రధర్మము, కీర్తి నగించిపోవును. అంతేగాక నీకు కర్తవృ నిర్వహణ చేయలేని పాదము అంటును. (2/33)

అపకీర్తి వలన ఏమగును?

సోదరా! నీవు యుద్ధమును చేయకుండినచో, లోకులందరూ చాలా

<sup>\*</sup> భోగములు లభించడం సుఖముకాదు. పైగా అది గౌప్ప దుంఖానికి మహాలకారణము. (5/22) దుంఖరహీతమైనదే అచ్చమైన సుఖము. స్వధర్మ రూపమగు కర్తమ్మకర్మ నాచరిం చగరిగే అవకాశము లభించడమే దుంఖరహీతమగు సుఖము. కర్తమృమువు ఆచరించగలుగు అవకాశము లభించుటయే అదృష్టము.

<sup>[ 1028 |</sup> गी० मा० (तेल्गु ) 2 A

రోజుల వరకు నీ ఆపక్రీని గురించి చెప్పకొందురు అంతేగాక గౌరవనీయుడు, పూజనీయుడునగు పురుషునకు అపకీర్తి, మరణముకం టె.\* మిగుల దు:ఖదాయకమగును, ఇంకనూ చూడుము! ఏ మహారధుల దృష్టిలో నీవు గొప్ప వాడిగా భావింపబడితివో, వారి దృష్టిలో చులకన యగుదువు. మృత్యువునకు వెరచి యుద్దమునుండి పలాయనము చిత్తగించినాడని ఆ మహారధు లెల్లరు నిన్ను గురించి భావించెదరు. (2/34,35)

## అయితే ఏడుగును డ్రామా?

ఏమగునా! అంతా భయంకరమే అగును. నీ శ్రతువులకు వైరభావమును వెలిబుచ్చే అవకాశమేర్పడును. వారలు నీ సామర్ధ్యాన్ని నీ పౌరుషాన్ని గూర్చి నిందిస్తూ నిన్ను అనరాని (తిరస్కారమైన) మాటలు అనెదరు. ఇంతకంేట గొప్పదైన దుణమేముండును? (2/36)

## ఒకవేళ నేను యుద్దము చేసినరో?

యుద్ధం చేస్తూ ఒకవేళ నీవు మరణించినచో, నీకు స్వర్గం లభించును. లేదా యుద్ధంలో విజయం సాధించినచో నీకు రాజ్యమే లభించును. కావున నీవు యుద్ధమునకై నిశ్చయముగ సంసిద్ధడవు గమ్ము. (2/37)

కాని ఓ ప్రభూ! నే నొకవేళ వీరిని చంపుటై సిద్ధపడినచో నాకు పాపమైతే కలుగును కదా?

లేదు! నీవు జయాపజయములందు, లాభనష్టములందు, సుఖ – దుఃఖములందు సమంగా వుంటూ యుద్దము చేయుము. అప్పడు నీకెలాంటి పాపము కలుగదు. (2/38)

ప్రభా! అయితే యుద్దమునెట్లు చేయవలెను?

సమత్వ బుద్దిని కలిగి యుద్దము చేయవలెను.

భగవాన్! ఆ సమబుద్ధిని కలిగియుందుల ఎట్లు?

అర్జునా! సమబుద్ధిని గూర్చిన సంగతి నేను ముందే సాంఖ్య సిద్ధాంతంలో చెప్పియున్నాను. దానిని గూర్చి యోగవిషయము ద్వారా ఇప్పడు

<sup>\*</sup> మరణించినంత మాత్రమున అపకీర్తి కలుగదు; ఎందుకంేట మరణించడం ప్రతివానికి సహజం. అపకీర్తి మాత్రం కర్షకృ చ్యుతి కలిగినపుడే కలుగును.

<sup>[ 1028 |</sup> गी० मा० (तेलुगु ) 2 B

వినుము. అట్టి సమబుద్ధిని కలిగియున్నచో, నీవు కర్మ బంధనములనుండి విముక్తడవై పోయెదవు. (2/39)

ఈ సమబుద్ధి యొక్క మహిమ ఇంకా ఏమైన యున్నదా?

ఇట్టి సమబుద్ధి ద్వారా చేసిన కర్మ యొక్క ప్రారంభ క్రమము నశింపదు. దీనికి బీజనాశముండదు. దీని ఆచరణ ద్వారా వ్యతిరేక ఫలము కలుగదు. ఏ కొద్ది మాత్రము ఆచరించగరిగినా సరే! అది గొప్ప భయము నుండి రక్షించి తీరును. (2/40)

నీపు ఇంత గొప్ప మహిమను తెలిపిన ఆ సమబుద్ధిని పొందగలిగే ఉపాయమేమిటి కృష్ణా?

అర్జునా! సమబుద్ధిని పొందగలిగే విషయంలో వ్యవసాయాత్మికమైన (నిశ్చయాత్మికమైన) బుద్ధి ఒకేటే వుంటుంది. అవ్యవసాయములగు అనగా పరమాత్మ ప్రాప్తిని గూర్చిన నిశ్చయములేని, స్థిరబుద్ధిలేని, సకామములగు పురుషుల బుద్ధులు అనంతములేగాక బహిశాఖలను కలిగి యుండును.

(2/41)

అవ్యవసాయులగు పురుషుల బుద్ధులు అనంతములుగా ఎందుకుండును?

కోర్కెలతో తన్నయులైనవారు, స్వర్గమునే వ్రేష్తమని భావించెడివారు, మేదములలో చెప్పబడిన సకామకర్మలయందే డ్రీతీ కలిగినవారు, ఇలాంటి అవగాహన కొరవడిన పురుషులు ఇటువంటి వాక్కులను చెప్పాచుండెదరు. ఇవన్నియునూ జన్మరూప కర్మఫలములను డ్రసాదించునవిగా మరియు భోగములను, ఐశ్వర్యములను పొందుటకొరకై అనేక క్రియాకలాపములను వర్ణించునవిగా నుండును. (2/42,43)

పరమాత్మను పొందుటలో గల ముఖ్యమైన ఇబ్బంది ఏమిటి?

బోగముల, ఐశ్వర్యముల సంగ్రహములో ఆసక్తి యుండుటచేతనే వారికి పరమాత్మ యందు ఒకే ఒక నిశ్చయాత్మకమైన బుద్ధి ఉండదు. (2/44)

నేనేమి చేయవలెను?

మూడు గుణముల కార్యము (ప్రపంచము)ను వర్ణించు వేదములను అనగా – వేదములలో చెప్పబడిన సకామ కర్మలనుండి నీవు వైదొలగాలి. సీవు ద్వంద్వరహితుడవు కమ్ము, శాశ్వత తత్త్వంలో డ్డితుడవుగమ్ము. అప్రాప్తము యొక్క ప్రాప్తికి, ప్రాప్తించినదాని రక్షణకై నీవు చింతించవర్లు అనగా – యోగక్షేమములను గూర్చి నీవు చింతించవలదు. కేవలము పరమాత్మ పరాయణుడవు కమ్ము. అనగా పరమాత్మ ప్రాప్తినే లక్ష్యమునందు నిలుపువుు. (2/45)

## ఎవరైనా పరమాత్మ పరాయణులగునో ఏమగును?

చాలా గొడ్ప జలాశయము లరించిన మీదట చిన్న నీటిగుంట యొక్క గొడ్పతనము తగ్గనట్లుగా, దాని అవసరమే ఉండనట్లుగా, వేదముల, శాడ్ర్మముల తాత్పర్యము తెలిసిన తత్త్వజ్ఞుడగు జీవన్కుక్తుడగు మహాపురుషుని దృష్టిలో, ఎలాంటి లోగైశ్వర్యముల మహిత్త్వము ఉండనే ఉండదు.(2/46)

## ఇటుచంటి స్థితిని పొందుటకు మరింకోదైనా విధానము కలదా?

బాను, ఉన్నది. అదే కర్మయోగము. స్పకర్తవ్యమునాచరించుడు ఫలమును కోరకుండవలెను. మరియు కర్మనాచరించు సాదనములయందు గూడా ఆసక్తి నుంచకుండుటయే దాని ముఖ్య విధానము.

## అట్లయిన నేను కర్మచేయు టెందుకు?

కర్మ నాచరించకుండుటను గూర్చి ఎప్పడూ ఆలోచించకూడడు. (2/47)

## అలుతే కర్మనాచరించు టెట్లు?

సిద్ధి – అసిద్ధి యందు సమముగ నుందుటయే యోగమనబడును. కావున నీవు ఫలమును, ఆసక్తిని త్యజించి యోగము (సమభావము) నందు స్థితుడువై కర్మనాచరించుము. (2/48)

ఒకవేళ యోగము (సమత్వము)నందు నిలచి కర్మ నాచరించనిచో?

సమత్వములేని సకామ కర్మమిక్కిలి నికృష్ణమైనది. కావున సమబుద్ధిని ఆశ్రమంచుము. ఎందుకనగా – ఫలమును కోరువాడు కృపణుడు అనగా ఫలమునకు బానిస యగును. (2/49)

## ఫలమును కోరువాడు కృపణుడైనచో (శేష్మడెవరు?

సమబుద్ధ్ గలిగిన వ్యక్తి ఈ జీవిత కాలంలోనే పాప – పుణ్య రహితుడైపోవును. కర్మలలో గల సమత్వమే కౌశలమనబడును. కావున నీవు సమత్వమునందే నీలచి యుండుము. (2/50)

## సమలుద్ది పరిణామమేమి?

సమబుడ్డి యుక్తుడైన బుద్ధిమంతుడగు వ్యక్తి కర్మజన్యఫలమును త్యజించి, జన్మరూపబంధనరహితుడై అనామయ (నిర్వికార) పదమును పొందుచున్నాడు. (2/51)

## కర్మజన్య ఫలమును త్యజించినట్లుగా నేను ఎప్పడెరుగుదును?

నీ బుద్ధి మోహమనెడు ఊబినుండి బయట పడినప్పడు నీవు వినినట్టి, వినబోవునట్టి భోగముల యెడల వైరాగ్యమేర్పడును. (2/52)

## వైరాగ్యము కరిగిన పిమ్మలు సమత్వము ఎప్పడు లభించును?

శాస్త్ర డ్రతిపాదితమైన వివిధ సిద్ధాంతములతో నీ బుద్ధి చంచలమైనది, అట్టి బుద్ధి సంసారము నుండి సంపూర్తిగా విముఖమై పరమాత్మయందు స్థిరమగు నప్పడు నీకు సాధ్యరూప సమతాయోగము లభింపగలదు. (2/53)

కృష్ణి! స్థిత ద్రజ్ఞని లక్షణములేవి? అతడు ఎట్లు మాట్లాడును? అతడెట్లు కూర్చొనును? అతడెట్లు నడచును? అని అర్జునుడు అడిగెను. (2/54)

భగవానుడిట్లు చెప్పెను – అర్జునా! తన మనస్సులో నుండెడు కోరికలనన్నింటిని ఎప్పడు త్యాగము జేయునో, తనకు తానే, తనలో తానే సంతుష్టాంతరంగుడై ఎప్పడుందునో, అప్పడాతడు స్థిత మ్రజ్ఞుడని (ప్రిరబుద్ధ్ గలవాడని) పిలువబడును. (2/55)

### ఆతడెట్లు మాటలాదును?

ఆతడు మనమునందు డ్రతికూల పరిస్థితి కలిగినపుడు ఉద్వేగము నొందడు. అనుకూల పరిస్థితి యొక్క స్పృహ ఉండనే వుండదు – ఇట్లు రాగము, భయము, క్రోధములచే రహితుడైన ముని స్థితి డ్రజ్ఞడని పిలువబడును. అన్ని డ్రదేశములందు ఆస్తక్తిరహితుడగు ఆ పురుషుడు శుభాశుభములు కలిగినపుడు ఆనందించకుండా మరియు ద్వేషించకుండా నుండును. కావున ఆతని బుద్ధి స్థిరమై పోవును. అనగా 'నేను పరమాత్యను పొందవలసీ యున్నది' – అని తాను ముందుగా నిశ్చయించుకొనిన డ్రకారంగా అతడు దాని సిద్ధిని (పరమాత్యమ) బడయగలడు. (2/56–57)

## డ్రాలు! అతడెట్లు కూర్చొనును?

తాబేలు తన అంగములను కుంచించుకొని ఎట్లు కూర్చొనగలదో, అటులే ఆ పురుషుడు సకల ఇంట్రియములను, మనస్సును విషయముల నుండి ఎప్పడు మరలించుకొనునో, తొలగజేసుకొనునో, అట్టి తరి ఆతని బుద్ధి స్థిరమై పోవును. (2/58)

ఇంటైయములను మరలించుకొనుటకు నిజమైన గుర్తింపు ఏమిటి? ఆహారము తీసికొనని వానికి విషయ నివృత్తి కలుగుతుందేమోకాని, రసబుద్ధి (రుచి, ఆస్పాదనము) నివృత్తి కానేరదు, కాని పరమాత్మ యొక్క ప్రాడ్తి వలన స్థిత్రపజ్ఞని రసబుద్ధి కూడా నివృత్తమై (తొలగి)పోవును. (2/59)

## రసటుద్ది ఉందుట వలన గలుగు హాని ఏమి?

ఓ కుంతీ నందనా! రసలుద్ది యుండుల వలన సాధన పరాయణుడు, వివేకవంతుడునగు పురుషుని ఇంట్రియములు ఆతని మనస్సును బలవంతముగా హరించి వేయును.

## రసలుద్దిని దూరమొనర్బటకై ఏమి చేయారి చ్రభూ!

సకలేంద్రియములను సంయమ మొనర్చి, నా పరాయణుడవై కూర్చి నుము. అనగా – నా నమ్మకంతో నిగ్చింతగా నుండుము. ఈ విధంగా ఎవని ఇంద్రియములు వశమగునో, వాని బుడ్డి ప్రతిష్ఠిత మగును.(2/61)

నీ పరాయణుడు కానిచో ఏమగును?

నా పరాయుణత లేనిచో, విషయ చింతనమే కలుగును.

విషయ చింతన వలన ఏమగును?

మానవుడు ఏ విషయములను చింతించునో, అతనికి ఆట్టి విషయములందే ఆసక్తి ఏర్పడును.

ఆస్త్రి కలుగుట వలన ఏమగును?

ఆస్త్రి వలన విషయములను పొందుటై కోరిక జనించును.

#### కోరిక వలన ఏమగును?

పదార్ధములను పొందు కోరిక ఫూర్తిగావడంలో ఆటంకమేర్పడినచో (కోధము కలుగును. (2/62)

్రకోధము వలన ఏమగును?

్రకోధము వలన సమ్మోహ (అవివేక) మేర్పడును. మూడత్వము వ్యాపించును.

మూఢత్వము వ్యాపించుటచే ఏమగును?

ముందుగా చింతించిన స్మృతి నష్టమై పోవును. అనగా ముందుగా జేసిన విచారము (ఆలోచన) మరుపునకు వచ్చను.

స్కృతి నష్టమైన పిమ్మట ఏమగును?

బుద్ధి (క్రొత్తగా ఆలోచించు శక్తి) నశించును. అనగా ఇప్పడు నేను ఏమి చేయవలెను. ఏమి చేయకూడదు – అను వివేకము అంతరించును.

బుద్ది నశించిన మీదట ఏమగును?

వానికి పతనము కలుగును. అతడు పతనమైపోవును. (2/63) అయినచో పతన మొదనికి కలుగదు మాధూ?

వశీభూతమైన అంతఃకరణముగల పురుషుడు రాగ ద్వేషరహితుడై, తన వశీభూతమగు ఇంట్రియములద్వారా విషయసేవనము జేస్తూ కూడా ఆధ్యాత్మిక ప్రసన్నతను పొందును. ఈ విధంగా ప్రసన్నచిత్తుడైన పురుషుని సంపూర్ల దుణములు సమసీ పోవును. అప్పడాతని బుద్ధి అతి త్వరగా పరమాత్యయందు నిలచిపోవును. (2/64-65)

## ఎవని బుద్ది స్ట్రీరంగా నుండదు?

సంయమనము లేని వానికి వ్యవసాయాత్మకమగు లేదా నిశ్చయాత్మకమైన బుద్ధి యుండదు. వ్యవసాయాత్మకమగు బుద్ధి లేనందున – నేను నా కర్తవ్యమును నిర్వహించవలసి యున్నదను విచారముగాని, భావము గాని వుండదు. కర్తవ్యనిర్వహణ కొరవడినందున ఆతనికి చ్రశాంతత లభింపదు. చ్రశాంతత లేని పురుషునకు సుఖము ఎట్లు లభించగలదు. (2/66) సంసారి లేక లోగియైన వానికి బుద్ధి స్థిరంగా వుండే అవకాశమే లేదు. కాని, సాధకుడైన వాని బుద్ధి స్థిరంగా నుండక పోవుటలో గల కారణమేమిటి?

నీటి పైన నడచునట్టి నావను వాయువు ముంచి వేసినట్లుగా విషయాలతో రమించెడు ఇంట్రియములలో ఏదో ఒక ఇంట్రియముతో మనస్సు చెదరిపోవును. ఆ ఒక్క ఇంట్రియముతో కూడిన మనస్సు సాధకుని బుద్దిని హరించుకొని పోవును. (2/67)

ఎవని బుద్ది స్థిరంగా వుండును?

ఎవని లుంటియములు అన్ని విధాలుగా వశమై యుండునో, ఎవని మనసు విషయ చింతన చేయకుండునో, ఆతని బుద్ధి స్థిరంగా నుండును. (2/68)

ఇంట్రియములు వశమునందు లేని ఒక సామాన్య మానవునకు, ఇంట్రియములను వశపరచుకొనినట్టి సంయమియగు మానవునకు మధ్యగల లేదమేమి?

పరమాత్క ప్రాప్తిని గూర్చి ఏమాత్రము పట్టించుకొనక సాధారణ మానవుడు నిదురించే రాత్రి కాలంలో సంయమీయగు పురుషుడు మేల్కొనియుండును. అనగా అతడు పరమాత్క తత్త్వమును అను భవించుచుండును. అట్లే మామూలు మనిషి మేల్కొనినపుడు అనగా భోగములను అనుభవించుటలో, ఐశ్వర్యాదులను సంగ్రహించుటలో అతడు అత్యంత జాగ్రత్తను కఠిగి యుండు కాలము, పరమాత్మ తత్త్వమును తెరిసిన మననశీరియగు పురుషుని దృష్టిలో రాత్రిగా, ఉంటుంది.(2/69)

అయితే సంయమియగు పురుషుని ముందుకు భోగ పదార్ధములు రానేరావా?

వచ్చును. తన మర్యాదలో స్థిరంగా నుండునట్టి, నాలుగు వైపుల నుండి పూర్తిగా నిండియున్న జలరాశిలో నదులన్నింటి జలము వచ్చి కరిసిపోవును. కాని అది సముద్రంలో ఎలాంటి వికారమును సృజించలేదు అట్లే, ఒక సంయమియగు పురుషుని ముందు సాంసారిక సకల భోగములు వచ్చి చేరినా కూడా అతనిలో ఎటువంటి వికారమును సృజించలేవు. ఇట్టి పురుషుడు శాంతిని, పరమాత్మ తత్త్వమును పొందును. (2/70) భోగాసక్తులకు శాంతి ఎట్లు అభించును?

కోరికలను త్యజించుటయే దానికి ఉపాయము. వాటిపైగల ఆసక్తిని త్యజించుటచే శాంత్ లభించును. అహంకార – మమకార రహితుడైన వానికి శాంత్ లభింపగలదు. (2/71)

అహంకార - మమకార రహీతుడైన పిమ్మట ఆతని స్థితి ఎట్లుందును?

ఆతని స్ట్రీతి పరమాత్యయందే యుందును, అదియే బ్రాహ్మీస్టీతి. దీనిని పొందిన మానవుదు మోహితుదు కాడు. ఇట్టి బ్రాహ్మీ స్ట్రీతి యందు అంత్యకాలమున కూడా నిరిచి యుండినచో అనగా అంతిమకాలమున గూడా అహింకార – మమకార రహితుడై యున్న యెడల, అతదు నిర్వాణ బహ్మమును పొందగలడు. (2/72)

> 'సాంఖ్యయోగము' అనెడు రెండవ అధ్యాయము ముగిసెను.

> > \* \* \*

#### ∥ ఓం త్రీపరమాత్మనే నమం∥

# మూడవ అధ్యాయము - కర్మమోగము

### అర్జున ఉవాచ

జ్యాయసీ చేత్, కర్మణేస్తే మతా బుద్ధిర్జనార్జన I తల్కిం కర్మణి ఘోరే మాం నియోజయసి కేశద ॥ 1 ॥ వ్యామి్రిణేద వాక్యేన బుద్దిం మోహయసీద మే 1 తదేకం వద నిశ్చిత్య యేన (శేయో ఒహమాప్నుయామ్ ॥ 2 ॥ ్ శ్రీభగవానువాచ లోకేఒస్మిన్ ద్వివిధా నిష్ణా పురా స్టోక్తా దుయానఘ 1 జ్ఞానమోగేన సాంఖ్యానాం కర్మమోగేన మోగినామ్ ॥ 3 ॥ న కర్మణామనారంభాన్నెష్కర్మ్యం పురుషోడక్నుతే । న చ సన్వ్యసనాదేవ సీద్ధిం సమధిగచ్చతి ॥ 4 ॥ న హి కశ్చిత్ క్షణమపి జాతు తిష్తత్యకర్మకృత్ I కార్యతే హ్యావశం కర్మ సర్వం ప్రకృతిజైర్గణైం ॥ 5 ॥ కర్మేంద్రియాణి సంయమ్య య ఆస్తే మనసా స్మరన్ 1 ఇంటియార్హాన్ విమూధాత్మా మిథ్యాచారః స ఉచ్యతే ॥ 6 ॥ యస్త్రింద్రియాణి మనసా నియమ్యారభతేఒర్లున I కర్మేంద్రియై: కర్మయోగమసక్తు స విశిష్యతే ॥ 7 ॥ నియతం కురు కర్మ త్వం కర్మ జ్యాయో హ్యాకర్మణః I శరీరయాతాఒపి చ తే న ప్రసిద్ధ్యేదకర్మణః ॥ రె ॥ -యజూర్హాత్ కర్మణో ఒన్యత లోకో ఒయం కర్మబంధనః ౹ తదర్థం కర్మ కౌంతేయ ముక్తసంగః సమాచర ॥ 9 ॥ సహాయుజ్ఞూ డ్రాజూ సృష్ట్పై పురోవాచ డ్రాజాపతిః I అనేన ద్రసవిష్యర్వమేష పోట్స్ప్రిష్ట్రామధుక్ ॥ 10 ॥

దేవాన్ భావయతానేన తే దేవా భావయంతు వః ١ పరస్పరం భావయంతః ్రేయః పరమవాప్స్యథ ॥ 11 ॥ ఇష్టాన్ లోగాన్ హి హో దేవా దాస్యంతే యజ్ఞలావితాం। లైర్హత్తానద్దాయ్లో యో భుంక్తే స్తేన ఏద సః 🛭 12 🔻 యజ్ఞనిష్టానిను సంతో ముచ్యంతే సర్వకిల్చిపై । భుంజతే తే త్వఘం పాపా యే పచంత్యాత్మకారణాత్ ॥ 13 ॥ అన్నాదృవంతి భూతాని పర్జన్యాదన్నసంభవః ١ యజ్హాద్చవతి పర్జన్యో యజ్ఞూ కర్మసముద్భవః 🛭 14 🗈 కర్మ బ్రహ్మాద్భవం విద్ధి బ్రహ్మక్షరసముద్భవమ్ 1 తస్మాత్ సర్వగతం బ్రహ్మ నిత్యం డుజ్ఞే ప్రతిష్ఠితమ్ ॥ 15 ॥ ఏపం ప్రపర్తితం చక్రం నానువర్తయతీహ య 1 అఘాయురింద్రియారామో మోఘం పార్థ స జీవతి 🛙 16 🗈 యస్వాత్మరతిరేవ స్యాదాత్మతృప్తశ్ర మానవః ١ ఆత్మన్యేవ చ సంతుష్ట్య తస్య కార్యం న విద్యతే ॥ 17 ॥ నైద తస్య కృతేనార్తో నాకృతేనేహ కశ్చన। న చాస్య సర్వభూతేషు కశ్చిదర్ధవృప్పాశ్రమం ॥ 18 ॥ తస్మాదసక్షణ సతతం కార్యం కర్మ సమాచర 1 అసక్తో హ్యాచరన్ కర్మ పరమాప్నాతి పూరుషః ॥ 19 ॥ కర్మణైవ హి సంసిద్దిమాస్థితా జనకాదయః I లోకసంగ్రహమేవాపి సంపశ్యన్ కర్తుమర్లసి ॥ 20 ॥ యద్యదాచరతి ్రేష్మ తత్తదేవేతరో జను 1 స యత్ప9మాణం కురుతే లోకస్తదనువర్తతే ॥ 21 ॥ న మే పార్హాస్త్రి కర్తవ్యం త్రిషు లోకేషు కించన। నానవాప్రమవాప్తవ్యం దర్హ ఏద చ కర్మణి॥ 22 ॥

యది హ్యహం న వర్తేయం జాతు కర్మణ్యతంద్రితు। మమ వర్త్మానువర్తంతే మనుష్యాః పార్థ సర్వశః॥ 23 ॥ ఉత్పీదేయురిమే లోకా న కుర్యాం కర్మ చేదహమ్ 1 సంకరస్య చ కర్తా స్వాముపహన్యామిమాః బ్రహిః॥ 24 ॥ సక్తాః కర్మణ్యవిద్వాంసో యథా కుర్వంతి భారత 1 కుర్యాద్విద్వాంస్తథాసక్తు చికీర్వర్లో కసంగ్రహమ్ ॥ 25 ॥ న బుద్దిలేదం జనయేదజ్ఞానాం కర్మసంగినామ్ 1 లోషయేత్ సర్వకర్మాణి విద్వాన్ యుక్తః సమాచరన్॥ 26 ॥ ్రపకృతే: క్రియమాణాని గుణై: కర్మాణి సర్వశ: 1 అహంకారవిమూధాత్మా కర్తాఒహమితి మన్యతే॥ 27 ॥ తత్త్వవిత్తు మహాలాహో గుణకర్మవిభాగయో: 1 గుణా గుణేషు వర్తంత ఇతి మత్వా న సజ్జతే॥ 28 ॥ ్రపకృతేర్వణసమ్మూధాః సజ్జంతే గుణకర్మసు ≀ తానకృత్స్మవిదో మందాన్ కృత్స్మవిన్న విచాలయేత్ ॥ 29 ॥ మయి సర్వాణి కర్మాణి సన్న్వస్వాధ్యాత్మ చేతసా। నిరాశీర్నిర్మమో భూత్వా యుధ్యస్వ విగతజ్వర: || 30 || యే మే మతమిదం నిత్యమనుతిష్టంతి మానవాः। శ్రావంతో ఒనసూయంతో ముచ్యంతే తేఒపి కర్మభిః ॥ 31 ॥ యే త్వేతదభ్యహాయంతో నానుతిష్ఠంతి మే మతమ్। సర్వజ్ఞానవిమూధాంస్తాన్ విద్ధి నష్టానచేతసః ॥ 32 ॥ సదృశం చేష్టతే స్వస్యాః డ్రకృతేః జ్ఞానవానపి 1 ప్రకృతిం యాంతి భూతాని నిగ్రహః కిం కరిష్యతి॥ 33 ॥ ఇంట్రియస్యేస్త్రియస్యార్థే రాగడ్వేషా వ్యవస్థితా। తయోర్న వశమాగచ్చేత్ తా హ్యాస్య పరిపన్ధినా॥ 34 ॥

్తేయాన్స్పధర్మ్ విగుణః పరధర్మాత్స్వనుష్తితాత్ 1 స్పధర్మే నిధనం క్రేమణ పరధర్మ్ భయావహణ 35 ॥ అర్జున ఉవాచ

అథ కేన చ్రయుక్తో బయం పాపం చరతి పూరుషః। అనిచ్చన్నపి వార్త్లేయ బలాదివ నియోజితః॥ 36 ॥

్రీ భగవానువాచ

కాము ఏష క్రోధ ఏష రజోగుణసముదృవః। మహాశనో దుహాపాస్త్రి విద్ద్యేనమిహ వైరిణమ్ ॥ 37 ॥ ధూమేనాబ్రియతే వహ్మి: యధాఒదర్శో మతేన చ1 యధోర్పేనావృతో గర్భః తధా తేనేదమావృతమ్॥ 38॥ ఆవృతం జ్ఞానమేతేన జ్ఞానినో నిత్యవైరిణా 1 కామరూ పేణ కొంతేయ దుష్పూరేణానలేన చ ॥ 39 ॥ ఇంట్రియాణి మనో టుద్దిరస్యాధిష్ఠానముచ్యతే। ఏత్రెర్విమోహయత్యేష జ్ఞానమావృత్య దేహినమ్॥ 40 ॥ తస్మాత్త్వమింద్రియాణ్యాదౌ నియమ్య భరతర్హభ 1 పాప్మానం ద్రజహి హ్యానం జ్ఞానవిజ్ఞాననాశనమ్ ॥ 41 ॥ ఇంటియాణి పరాణ్యాహా ఇంటియేభ్య పరం మన:।

మనసస్తు పరా బుద్దిః యో బుద్దేః పఠతస్తు సః॥ 42 ॥ ఏవం బుద్దేః పరం బుద్ధ్వా సంస్థభ్యాత్మానమాత్మనా 1 జహి శృతుం మహిలాహో కామరూపం దురాసదమ్॥ 43 ॥

> ఓం తత్సదితి త్రీమద్భగవద్దీతానూపనిషత్సు బ్రహ్మవిద్యాయాం యోగశా 👼 🄞 కృష్ణార్జునసంవాదే కర్మయోగో నామ తృతీయోఒధ్యాయు #3#

#### # ఓం ్ర్మీరమాత్మనే నమం #

# మూడవ అధ్యాయము

ఓ జనార్లనా! నీ అభిప్రాయంలో బుద్ధి (జ్ఞానము) యే శ్రేష్ఠమైన యెడల, ఓ కృష్ణా! నీవు నన్ను ఈ ఘోర కర్మలో ఎందుకు నియోగించుచున్నావు? కర్యను చేయుమని ఒకసారి, బుద్ధినాశ్రామంచుమని మరియొకసారి నీవే చెబుతున్నావు. నీవు చెప్పే ఈ మిశ్రమ వాక్యములతో నా బుద్ధి భమించుచున్నది. కావున నాకు శ్రేయస్కరమగు ఒకేఒక నిశ్చయమైన మాటను చెప్పము అని అర్జనుడు అడిగెను. (3/1-2)

భగవానుడు చెప్పచున్నాడు అర్జునా! సాంఖ్యయోగుల కొరకు జ్ఞానయోగము మరియు యోగుల కొరకు కర్మయోగము తగినదని ఒకే సమత్ప బుద్ధిని రెండు రకములుగా నేను వచించితిని. అనగా – జ్ఞాన యోగముతోను, కర్మయోగముతోను ఒకే బుద్ధి (సమత్వము) లభించును. (3/3)

### దానిని పొందుటై ఎలాంటి కర్మ చేయుట అవసరము?

అర్జునా! కర్మలను చేయకుండా సమత్వము ప్రాడ్తించదు. అట్లని కర్మలను వదలి పెట్టడం వలన కూడా సమత్వము లభింపజాలదు. అనగా సమత్వ ప్రాడ్తికై కర్మాచరణము అవసరము. (3/4)

### కర్మల త్యాగం వలన సమత్వము ఎందుకు లభింపదు?

డ్రకృతి నిరంతరం క్రియాశీలమైనందున, కర్మలను పూర్తిగా ఎవరునూ చేయకుండ ఉండలేరు. క్రియాశీలమైన డ్రకృతి గుణములకు లోబడిన ప్రాణి కర్మలను త్యజింప జాలదు! (3/5)

ఏల త్యజింపజాలదు! చడిచప్పడు లేకుండా కూర్చోవడం, ఏమీ చేయకుండా వుండడం వలన కర్మలను త్యజించినోట్ల గదా!

నిశ్శబ్దముగా కూర్చొని ఇంట్రియములను బయట నుండి మాత్రమే నిరోధించి, మనసులో మాత్రం విషయచింతన చేయుచుండినచో, అది కర్మ చేయకుండినట్లుగా కాదు. హైగా అతడు పూరికే కూర్చోవటమనేది మిధ్యాచారమే అవుతుంది. (3/6) కేశవా! ఏ సమత్వ బుద్ధిని గూర్చి నీవు తెలిపితివో, అట్టి దానిని పొందడం కర్మలు చేయకుండా అభించదు, కర్మలను వదిలి పెట్టడం వలన అభించదు, నిశ్శబ్దముగా కూర్చొని మనసులో విషయ చింతన చేసినా లభించదు. ఇక దాని ప్రాప్తి కలుగుెటట్లు?

అర్జనా! మనస్సుతో ఇంటరుములను నియంతించి కర్మయోగమును (నిష్కామ భావంతో తమ కర్తవ్య కర్మలను) అనుష్ఠించేడు వారు శ్రేష్యలు. వారికి (నమత) బుద్ధి లభించగలదు. అందువలన నీవు నియతకర్మ నాచరించుము. కర్మచేయక పోవుట కంటే ఓై విధంగా కర్తవ్య కర్మనాచరించుటు శ్రేష్ఠము. కర్తవ్య కర్మను చేయకుండా శరీర నిర్వహణ కూడా ఆరుగదు కావున, నీవు కర్తవ్య కర్మలనాచరింప వలసినదే. (3/7-8)

### బ్రాలు! కర్మల నాచరించుట వలన బంధన మేర్పడడు గదా?

లేదు! కర్తవ్య కర్మను కేవలము తనకొరకై ఆచరించుటవలన బంధనమగును. కనుక నీవు ఆస్తకిరహితుడవై, కర్తవ్య పరంపరను పదిల పరచుటకు మాత్రమే కర్తవ్యకర్మను (యజ్ఞము కొరకు) చేయుము. (3/9)

### నేను కర్మ చేయుల యెందుకు?

ఓ అర్వనా! సృష్టికి ఆరంభమున బ్రహ్మ దేవుడు దుజ్ఞ (కర్తవ్య కర్మ) సహితంగా ప్రజలను సృజించి వారితో మీరందరు ఈ కర్తవ్య కర్మ రూపమగు దుజ్ఞము ద్వారా వృద్ధిని పొందుడు! ఇట్టి దుజ్ఞము మీకు కర్తవ్య నిర్వహణకు తగిన సామగ్రిని ప్రసాదించును. అని చెప్పెను.(3/10)

### పితామహే! మేము ఈ యజ్ఞమును ఏ భావంతో చేయారి?

దీని ద్వారా మీరు దేవతలను వృద్ధి చేయండి. దేవతలు మీకు వృద్ధి కలిగించెదరు. ఈ విధంగా ఒకరి కొకరు పరస్పరం సహకరించుకొనుటతో – తమ కొరకై కర్మ చేయకుండా కేవలం ఇతరుల కొరకు మాత్రమే కర్మ చేయుటతో, మీరందరునూ మిక్కిలి (శేయస్సును – పరమాత్మను పొందెదరు (3/11)

### పితామహా! ఒక వేళ మేము యజ్ఞమే చేయకున్నచో?

మీ యొక్క కర్తవ్య – కర్మ రూపమగు యజ్ఞము వలన వృద్ధిని పొందిన

దేవతలు మీకు కర్తవృ నిర్వహణకు తగిన సామ్యగిని ద్రసాదించెదరు కాని; మీరు ఒకవేళ కర్తవృ నిర్వహణకు తగిన సామ్మాగితో దేవతలను తృష్తి చేయకుండా మీ సుఖ సౌఖ్యములనే అనుభవించిన యెడల మీరు 'దొంగల'య్యేదరు. (3/12)

# ఇట్టి దోషముతో ఎట్లు కాపాడబడెదము ప్రభా?

ఇందువల్లనే అర్జునా! కర్తవ్య పరంపరను పదిల పరచుట కొరకే అనగా ఇతరులకొరకై – పరోపకారార్డమై కర్తవ్య కర్మను జేయు వారలు సర్వపాపముల నుండి విముక్తులయ్యేదరు. తమ స్వంత సుఖోపభోగమునకై కర్మనాచరించెడి పాపులు పాపమును మాత్రమే సంపాదించెదరు.(3/13)

ప్రభూ! ఇప్పడే తమరు కర్తవ్య కర్మను గురించిన ట్రహ్మి దేవుడి ఆజ్ఞను వినిపించారు. సృష్ట్రీ చక్రము ననుసరించి మనిషికి కర్తవ్య కర్మాచరణము తప్పదా? అని నేను తెలియగోరుచున్నాను?

బెను, చాలా తప్పని సరి. ఎందుకం ెెు ప్రాణులన్నియు అన్నమునుండి ఉత్పన్నమగుచున్నవి, అన్నము వర్షము నుండి ఉత్పత్తి యగును. వర్షము యజ్ఞము (కర్తవ్యకర్మ) వలన కలుగును. కర్తవ్య కర్మ నాచరించెడు మనుజుల వలన యజ్ఞము జరుగును. యజ్ఞ విధిని వివరించునవి వేదములు. ఆ వేదములు పరమాత్మనుండి వెలువడినవి. కావున సర్వవ్యాపకుడైన ఆ పరమాత్యుని ప్రాడ్తి స్వకర్తవ్యాచరణము వలన మాత్రమే సంభవము. కనుక సృష్టి చ్యకముననుసరించి మానవులెల్లరు తమ తమ కర్తవ్యముల నాచరించులు తప్పని సరి. (3/14-15)

ఒక వేళ ఎవరేని ఈ సృష్టి ద్వము ననుసరించి తమ కర్తవ్యము నాచరించనిచో?

పరంపరాగతమైన ఈ సృష్టి చ్రకమును సుర్వేతముగా నుంచుటకై కర్తవ్య కర్మ నాచరించని వారు, ఈ లోకంలో జీవించడము వ్యక్తము. అట్టి వారలు జీవించుట కంేట మరణించడమే మేలు. (3/16)

ఎవరైనా ఆసక్తిరహితంగా తమ అజ్ఞానుసారముగ కేవలము సృష్టి చ్రకపు పరంపరను పదిల పరచులు కొరకే కర్తవృకర్మను అనుష్టించినచో?

ఆతడు తనలో తానుగా డ్రీతిగలవాడై, తనలో తానే తృడ్తి నొందినవాడై సంతుష్టడై యుండును. ఇక ఆతనికి చేయుటకేమీ మిగిలి యుండదు; ఎందుకనగా అట్టి మహాత్కునకు కర్మాచేయుటవలన ఎట్టి ద్రయోజనము లేదు; అటులే కర్మచేయకుండుట వలన ఎలాంటి సంబంధము (ద్రయోజనము) లేదు. అతనికి ఏ ప్రాణితోడను ఎలాంటి స్వార్ధపూరితమగు సంబంధమూ ఉండదు. (3/17-18)

### చ్రా! నేను కూడా అట్లు కాగలనా?

డాను. నీవు ఆసక్తి రహితుడచై కర్తవ్య కర్మనా చరించుము. ఆసక్తిరహితంగా కర్తవ్య కర్మనా చరించుట వలన పరమాత్కుడు ప్రాడ్తించును. (3/19)

పూర్వము ఎవరేని ఆసక్తి రహితులై కర్మనాచరించినారా? వారికి పరమాత్ముని స్రాప్తి కూడా లభించినదా?

అవును. జనకాదులు కర్తవ్య కర్మ నాచరించియే పరమాత్మను పొందినారు. పరమాత్ముని పొందిన మీదట కూడా వారలు లోక సంగ్రహము (లోకమును చెడు మార్గమునుండి రక్షించి సన్మార్గము వైపు తెచ్చుట లోకహితార్ధము) కొరకే కర్మ నాచరించిరి. ఇందువలన నీవు కూడా లోక సంగ్రహమును దృష్టి యందుంచుకొని, నీ కర్తవ్య కర్మను ఆచరించుము.

# ద్రా! అది లోకసంగ్రహము ఎట్లగును?

రెండు విధాలుగా అగును. – స్వయంగా కర్తవ్య పరాయణుడగుట వలన మరియు ఇతరులకు ఉపదేశించుట వలన లోకసంగ్రహము జరుగును. శ్రేష్ఠ పురుషుడు స్వయంగా తత్పరతా పూర్చకంగా కర్తవ్య కర్మనాచరించినచో, అటులనే అతనిని అనుసరించి లోకులు కర్మ నాచరించెదరు. గొప్పవారు తమ వాక్కులచేత దృవీకరించిన దానినే జనులు అనుసరించెదరు.(3/21)

పరమాత్మ స్టాప్తి విషయంలో తాము జనకాదులను ఉదాహరించినట్లు, లోకసంగ్రహ విషయంలోకూడా ఏదేని ఉదాహరణ గలదా?

పార్డా! ఉన్నది. అందుకు ఉదాహరణముగా నెన్నే తీసుకొమ్ము. నాకు ఈ మూడు లోకములందును ఎలాంటి కర్తవ్యమును లేదు. అల్లే పొందని వస్తువుగాని, పొందదగిన వస్తువుగాని ఏదీ లేదు. అయినను నేను కర్తవ్య కర్మను ఆదరించుచున్నాను కదా! (3/22)

డ్రాలు! తమకు కర్తవ్య కర్మనాచరించ వలసిన అవసరమేమున్నది? అవును, కుంతీపుడ్రా! అవసరమున్నది. ఏలయనగా, నేనొక వేళ జాగరూకుడనై కర్తవ్య కర్మను జేయకున్నచో, మనుష్యులు నన్నే అనుసరించి వర్తించెదరు అనగా కర్తవ్య కర్మను జేయుటను వదిలిచేయుదురు.(3/23)

#### దీని చలన ఏముగును భగవన్?

ఒకవేళ నేను కర్తమ్మ కర్మను చేయకుందునేని ఈ లోకములు నిించిపోవును. నన్ను చూసి ఈ మానవులు తమ తమ కర్తమ్మ కర్మలను చేయకుండుటచే లోకములన్నియు నష్ట – బ్రష్టములైపోవును. మరియు అన్ని విధములగు సంకర దోషములకు కర్తను నేనే యగుదును. (3/24)

ఈ దృష్టితో నీకు లోక సంగ్రహార్థముగా కర్తవ్వ కర్మ చేయుట మిక్కిలి తప్పని సరి యగుచున్నది. కాని తత్త్వజ్ఞులు, జీవన్ముక్తులునగు మహాపురుషులకు కూడా కర్తవ్వ కర్మ చేయుట తప్పని సరియా?

అవును అర్జనా! అవసరమే కాదు, చాలా అవసరము. అజ్జానులగు మనుష్యులు కర్మలయందు ఆసక్తులై, కేవలము ఫలాసక్తితో ఏ ప్రకారముగా కర్మలను శ్రడ్డగా చేయుదున్నారో, అదే ప్రకారము ఆసక్తిరహితులగు జ్ఞానులు కూడా లోక సంగ్రహమునకై కర్మలను చక్కగా ఆచరించవలెను. జ్ఞాని యగు పురుషుడు కర్మల యందు ఆసక్తులగు అజ్జానుల యొక్క బుడ్డిలో ఏవిధమైన బ్రామను కలిగించకుండా గొప్ప నేర్పుతో తాను స్వామంగా కర్మ చేయుచూ, వారితో కర్మను చేయించవలెను. (3/25-26)

# జ్ఞాని, అజ్ఞాని యొక్క కర్మాచరణలో గల భేదమేమి?

అర్జనా! అడ్డాని ప్రకృతి ద్వారా జరుగుమన్న స్రియలను 'నేను చేయుచున్నాడను' అని తలంచి మోహితుడగుడున్నాడు; అనగా వాని యందానక్తుడగుచున్నాడు. మరియు జ్ఞాని నకల గుణములు, గుణములందే ప్రవర్తించుచున్నవి. అనగా స్రియలన్నియునూ ప్రకృతిలోనే జరుగుచున్నవని తలంచి వాని యందానక్తుడు గాకుండును. అనగా మోహితుడు గాకుండును. (3/27-28)

నీసైన ఎంతటి బాధ్యత గలదో; అంతే బాధ్యత జ్ఞానిపైన గూడ గలదా?

లేదు! జ్ఞాని, అజ్జాని వలె కర్కచేయకుండిననూ ఫరవాలేదు. అయితే జ్ఞానియగు వాడు, ఏవిధంగానైనా మందమతియగు అజ్ఞానిని చరింపచేయగూడదు. (3/29)

కాని నేను మాత్రము చరించి పోవుచున్నాను కృష్ణి! ఏమి చేయుదును? అర్జునా! నీవు సమస్త కర్మలను నాకు సమర్పించి, ఆశ, మమతను వీడి నిశ్చింతుడవై యుద్ధము (కర్తవ్య కర్మ)ను తేయుము. (3/30) ఇట్లు చేయుటవలన ఏమగును?

దోషదృష్టి రహితులై శ్రద్ధతో నా ఈ అభిప్రాయములను ఆచరించెదు వారలు ముక్తులయ్యేదరు. (3/31)

#### చేయకుండినచో ఏమగును?

దోష దృష్టిని కరిగి నా అభిప్రాయమును అనుసరించి ఆచరించని వారిని మూర్హులని భావించుము. అంతేగాక, వారిని వశించిన వారుగా నెరుగుము. (3/32)

నీ మొక్క అభిప్రాయమును ఆ చరించని ఎదల వారు ఏల పతనముందెదరు? జ్ఞాని యగువాడు తన శుడ్డ ప్రపృతి (రాగ, డ్వేష రహిత స్వభావము) ననుసరించి క్రియ నాచరించును. కాని ఈ మనుజులు తమ దూషిత ప్రకృతి (రాగ, డ్వేష యుక్త స్వభావము) ననుసరించియే కర్మ నాచరించెదరు; కావున వారలు పతనమయ్యేదరు. (3/33)

#### పతనము గాకుండుటకు గల ఉపాయమేమి?

మనుష్యుడు రాగ – ద్వేషములకు వశీభూతుడై (లోబడి) కర్మను చేయకూడదు; ఏలయనగా ఈ రెండునూ మనుజునకు శ్రతువులు గదా! (3/34)

### అయినచో మనుష్యుడు ఏమి చేయవలెను?

స్పధర్యమును ఆచరించ వలయును. గుణము లేనిదైనను తన స్పధర్యమే (కర్తవ్యమే) శ్రేష్ఠమైనదని ఆచరించుచూ ఒకవేళ మరణించినను అది శ్రేయస్కరమే యగును. కాని ఇతరుల ధర్యము ఎంతటి గుణవంతమైన దైనప్పటికినీ అది భయదాయకమైనది (3/35)

#### అర్షనుడు ఇట్లనెను -

కృష్ణా! తన ధర్మము నాచరించుటయే (శేష్ఠమైనప్పడు, మనుజుడు కోరకుండగనే దేనిచేత (పేరేపింపబడి అధర్మము (పాపము) ను ఆచరించుచున్నాడు? (3/36)

భగవానుడు ఇట్లు చెప్పెను – పార్వా! రజోగుణమువలన పుట్టినది కామము (కోరిక) అది ఎప్పడు కూడా తృస్తి పొందునది కాదు; మిక్కిలి దుష్టమైనది. ఈ విషయంలో నీవు దీనినే శ్వతువుగా నెరుగుము అనగా పాపము చేయించునదిగా తెలియుము. (3/37)

### మహాపాపియైన కామము ఏమి చేయును?

పాగ అగ్నిని; మురికి అద్దమును; మావి గర్భమును కప్పివేయునట్లు ఈ కామము (కోరిక) పాపము చేయకూడదనెడు కోరికను అణచిపెట్టి పాపమునందు నియోగించును. (3/38)

### ఇట్టి కామము ఎచట నుండును?

కొంతేయా! ఆ కామము ఇంద్రియములు, మనస్సు, బుద్ధి – అను నీ మూడు స్థానములందుండి జ్ఞానమును కప్పివేసి జీవాత్మను మోహ చెట్టచున్నది. (3/39–40)

### అట్టి కామమును నశింప జేయు సెట్లు?

అర్జునా! మున్కుందుగా ఇంట్రియములను వశపరచుకొని, జ్ఞాన – విజ్ఞానమును నశింప జేయునట్టి, మహోపాపియగు కామమును చంపిచేయువు. (3/41)

### కాని కృష్ణా! ఇట్టి మహాపాపియగు కామమును చంపివేయగల శక్తి గలుగుెటట్లు?

ఓ మహాబాహా! శరీరమున కంటె ఇంట్రియములు గొప్పవి, బలమైనవి, ప్రకాశించునవి, హ్యాపకములైనవి, స్టాక్ష్మములైనవి. ఇంట్రియములకంటే మనస్సు గొప్పది. మనస్సుకంటే బుద్ధిగొప్పది. బుద్ధికంటే కామము గొప్పది. కామమును ఇట్లు గొప్పదిగా నెరిగి ఆత్మబలముతో తనను తాను వశపరచుకొని కామమును చంపిచేయవలైను. [కామము 'అహమ్' (కర్త) యందుండును. కావున కర్త జడవస్తువులచే ఆకర్షితుడగును. 'అహమ్' నందు ఒకటి ప్రకృతి (జడ) అంశము; మరొకటి పరమాత్మ (చేతన) అంశము. ప్రకృతి అంశము సహజముగా ప్రకృతి వైపునను, పరమాత్మ అంశము పరమాత్మ వైపునను (సడాతీయమగుటవలన) ఆకర్షించును. కావున 'అహమ్' యొక్క జడాఅంశమునందు కామముండును. చేతన అంశమునందు తత్త్వజిజ్ఞాస, [పేమపిపాస మొదలగునవి ఉందును.] (3/42-43)

> 'కర్మ యోగము' అ నెడు

మూడన అధ్యాయము ముగిసెను.

\* \* \*

### ॥ ఓం ౖశ్రీపరమాతృనే నమం ⊪

# నాల్గవ అధ్యాయము-జ్ఞాన, కర్మ, సన్స్యాసయోగము

### (శ్రీభగవానువాచ

ఇమం వివస్వతే యోగం స్ట్రోక్తవానహమవ్యయమ్ 1 వివస్వాన్మనవే స్రాహ మనుర్మ్వైకవేడ్ అవీత్ 🛚 🗎 🗎 ఏవం పరంపరాస్టాప్తమిమం రాజర్షయో విద్యు I స కాలేనేహ మహతా యోగో నష్టః పరంతప ॥ 2 ॥ స ఏవాయం మయా తేఒద్య యోగు స్టోక్షు పురాతను 📗 లక్తో ఒస్ట్ మే సఖా చేతి రహస్యం హ్యాతదుత్తమమ్ ॥३॥

# అడ్జన ఉవాచ

అవరం భవతో జన్మ పరం జన్మ వివస్పతః ا కథమేతద్విజానీయాం త్వమాదా స్ట్రోక్తవానితి ॥ 4 ॥ ุ สิ่ ,ยหมางมมา ั

బహూని మే వ్యత్తాని జన్మాని తవ చార్జన I తాన్యహం చేద సర్వాణి న త్వం చేత్త పరంతప ॥ 5 ॥ అతోఒపి సన్నవ్యయాత్మా భూతానామీశ్వరోఒపి సన్ 1

ప్రకృతిం స్వామధిష్యాయ సంభవామ్యాత్మమాయయా 🛙 6 🖟

యదా యదా హీ ధర్మస్య గ్లానిర్భవతి భారత I

అభ్యుత్తానమధర్మస్య తదాత్మానం సృజామ్యహమ్ 🛙 ७ 🗈

చర్యాంతాయ సాధూనాం వినాశాయ చ రుష్కృతామ్ 1

ధర్మసంస్థాపనార్హాయ సంభవామి యుగే 🛚 8 🗈

జన్మ కర్మ చేమే దివ్యమేచం యో చేత్తి తత్వత: త్యక్త్వా దేహం పునర్జన్మ సైతి మామేతి సోబర్జన ॥ 9 ॥ వీతరాగభయ్రోధా మన్మయా మాముపార్థితా: 1 బహవో జ్ఞానతపసా పూతా మద్భావమాగతాః॥ 10 ॥ యే యథా మాం ప్రపద్యంతే తాంస్త్రమైద భజామ్యహమ్ I మమ దర్శామదర్రంతే మనుష్యాః పార్థ సర్వశః ॥ 🛭 ॥ కాంక్షన్లు కర్మణాం సిద్ధిం యజంత ఇహ దేవతా: I ్రైపం హి మానుేష లోకే సిద్ధిర్భవతి కర్మజా № 12 ॥ చాతుర్వర్యం మయా సృష్టం గుణకర్మవిభాగశః I తస్య కర్తారమపి మాం విద్ధ్యకర్తారమవ్యయమ్ ॥ 13 ॥ న మాం కర్మాణి లిమ్పన్తి నెమే కర్మఫలే స్పృహ్ I ఇతి మాం యోఒభిజానాతి కర్మభిర్న స బధ్యతే 🛭 14 🔻 ఏదం జ్ఞాత్వా కృతం కర్మ పూర్వెరపీ ముముక్షుభిః ۱ కురు కర్మెవ తస్మాత్త్వం పూర్వెక పూర్వతరం కృతమ్ ॥ 15 ॥ కిం కర్మ కిమకర్మేతి కవయోఒప్పత మోహితాః। తత్తే కర్మ ప్రవక్ష్యామి యద్ఞాత్వా మొక్ష్యాసేఒశుఖాత్ ॥ 16 ॥ కర్మణో హ్యాపి బోద్దవ్యం బోద్దవ్యం చె వికర్మణः । అకర్మణశ్చ బోద్ధవ్యం గహనా కర్మణో గతిః॥ 17 ॥ కర్మణ్యకర్మ దుః పశ్యేదకర్మణి చ కర్మ దుః। స లుద్దిమాన్ మనుష్యేషు స యుక్తః కృత్స్నకర్మకృత్ ॥ 18 ॥ యస్య సర్వే సమారంలాః కామసంకల్పదద్దితాః I జ్ఞానాగ్నిదగ్దకర్మాణం తమాహాః పండితం లుధాః ॥ 19 ॥ త్యక్త్వా కర్మఫలాసంగం నిత్యతృష్తో నిరాశ్రామణ I కర్మణ్యభిడ్రపృత్తోబాపీ నైవ కించిత్కరోతి సణ II 20 II నిరాశీర్యతచిత్తాత్మా శారీరం కేవలం కర్మ కుర్వన్నాష్ట్రాతి కిర్బిషమ్ ॥ 21 ॥

యదృచ్చాలాభసంతుష్ట్ ద్వంద్వాతీతో విమత్సరు I సమః సిద్ధావసిద్హె చ కృత్వాపి న నిబధ్యతే 🛭 22 🕕 గతసంగస్య ముక్తిస్య జ్ఞానావస్థితచేతసు I యజ్ఞాయాచరతః కర్మ సమ్మగం ద్రవిలీయతే ॥ 23 ॥ ల్రాహ్మర్పణం ల్రాహ్మ హాచిర్ప9హ్మాగ్నా ల్రాహ్మణా హాతమ్ 1 అహ్మావ తేన గన్తమ్యం అభ్యుకర్మసమాధినా॥ 24 ॥ దైవమేవాపరే యక్షాం యోగినః పర్యుపాసతే 1 ట్రహ్మా గ్నావపరే యక్షం యక్షేనైవోపజాహ్వతి ॥ 25 ॥ ్రక్తాదీనీంద్రియాణ్యన్యే సంయమాగ్నిషు జాహ్వతి I శబ్దాదీన్ విషయానన్య ఇంద్రిమాగ్నిషు జాహ్వతి 🛭 26 🗈 సర్వాణింద్రియకర్మాణి ప్రాపత్ 1 ఆత్మసంయమయోగాగ్నా జాహ్వతి జ్ఞానదీపితే ॥ 27 ॥ (దవ్యయజ్ఞాస్త్రపోయజ్ఞా యోగయజ్ఞాస్త్రధాపరే I స్పాధ్యాయజ్ఞానయజ్ఞాన్న యతయః సంశిత్మవతాః ॥ 28 ॥ అపానే జాహ్వతి స్థాణం స్థాణేఽపానం తథాపరే! ప్రాణాపానగతీ రుద్వ్వా ప్రాణాయామవరాయణా: 1 29 11 అపరే నియతాహారా: ప్రాణాన్ ప్రాణేషు జాహ్వతి। సర్వేబ్ మ్యావిదో మ్యాక్షపీతకల్మషా: || 30 || యజైశిష్ట్రామృతభుణో యాంతి బ్రాహ్మ సనాతనమ్ I నాయం లోకోఒస్త్యయజ్ఞస్య కుతోఒన్యః కురుసత్తమ 🛭 31 🗈 ఏపం బహావిధా యజ్ఞా వితతా అ్రహ్మణో ముఖే I కర్మజాన్ విద్ధి తాన్ సర్వానేవం జ్ఞాత్వా విమోక్ష్యాసే॥ 32 ॥ ్రేయాన్ ద్రవ్యమయాద్యజ్ఞాత్ జ్ఞానయజ్ఞు పరంతప । సర్పం కర్మాఖిలం పార్థ జ్ఞానే పరిసమాప్యతే॥ 33 ॥

తద్పిట్టి డ్రణిపాతేన పరిడ్రశ్నేన సేవయా 1 ఉపదేక్ష్యంతి తే జ్ఞానం జ్ఞానినిస్తత్వదర్శిను ॥ 34 ॥ యద్జ్ఞాత్వా న పునర్మోహమేదం యాస్వసి పాండద 1 యేన భూతాన్యశేషేణ ద్రక్ష్యస్యాత్మన్యథో మలు 🛚 35 🔻 అపి చేదసి పాాపేల్యః సార్వేల్యః పాపకృత్తమః ١ సర్వం జ్ఞానప్లవేనైన వృజినం సంతరిష్యస్ ॥ 36 ॥ యలైరాంసి సమిద్దోబ్స్మి: భస్మసాత్కురుతేబర్జున। జ్ఞానాగ్ని: సర్వకర్మాణి భస్మసాత్కురుతే తథా॥ 37॥ న హి జూైనేన సదృశం పవిత్రమిహ విద్యతే। తత్స్వయం యోగసంసీద్ధః కాలేనాత్మని విందతి॥ 38॥ [శద్దావాన్ లభతే జ్ఞానం తత్పరః సందుతేంద్రియః। జ్ఞానం లబ్బ్స్ పరాం శాంతిమచిరేణాధిగచ్చతి ॥ 39 ॥ అజ్ఞశ్రాశ్రద్ధధానశ్ర సంశయాత్మా వినశ్యతి। నాయం లోకోఒస్తే న పరో న సుఖం సంశయాత్మనః॥ 40 ॥ యోగసన్న్యస్తకర్మాణం జ్ఞానసంధిన్నసంశయమ్ 1 ఆత్మవంతం న కర్మాణి నిబర్నంతి ధనంజయ ॥ 41 ॥ తస్మాదజ్ఞానసంభూతం హృత్స్థం జ్ఞానాసినాత్మనః 1 భిత్త్వెనం సంశయం యోగమాతిషోత్రిష్ఠ భారత ॥ 42 ॥

ఓం తత్సదితి త్రీమద్భగవద్దీతాసూపనిషత్సు టహ్యవిద్యాయాం యోగశా స్ట్రే త్రీకృష్ణార్జునసంవాదే జ్ఞానకర్మసన్న్యాసయోగో నామ చతుర్దో ఒధ్యాయః ॥५॥

### ⊪ ఓం ్ర్మరమాత్మనే నము∗ ⊪

# నాల్గవ అధ్యాయుము

కృష్ణి! కర్మమోగమునందు కామము (కోరిక)ను నశింపజేయుటకు నీవు తెర్చిన ఆ కర్మమోగమునకు గల పరంపర ఎట్టిది?

్రీ ధగవానుడు ఇట్లు దరికెను – కుంతీపుతా! ఈ నాశరహీతమను యోగమును నేను తెలుదొల్ల సూర్యునకు జెప్పితిని. సూర్యుడు తన పుత్రుడను మనువుతో: మనువు తన పుత్రుడను ఇక్ష్యాకునకు జెప్పెను. ఇట్టి పరంపరగా వచ్చిన యోగమును తెలిసినవారు లేనందున ఇప్పడది లుప్త ప్రాయమైనది.

ఓయి అర్వనా! నీవు నా భక్తుడవు, మిత్రుడవు కావున ఈ పురాతనమైన యోగమును నేను నీకు జెప్పితిని. అది మీగుల ఉత్తమమైనది, రహస్యమైనది. (4/1-3)

అర్జనుదు ఇట్లు పరికెను --

కాని డ్రాడా! నీవు ఉపదేశించినట్టి సూర్యుడు చాలా ముందుగా పుట్టియుండెను. మరి నీ జన్మము (అవతారము) ఇటీవరిది గదా! అయినచో పూర్వము (మహ్ సృష్టి స్రారంభంలో) నీవే సూర్యునకు ఉపదేశించితివను సంగతిని నేనెట్లు గ్రహించగలను? (4/4)

శ్రీథగదానుడు ఇట్లు చెప్పెను ---

అర్వనా! ఇద్ నా ఈ అవతారమునకు సంబంధించినది కాదు. నాకును, నీకును అనేక జన్మలు గడచినవి. వాని నన్నింటిని నేనెరుగుదును. అనగా, ఏ, ఏ జన్మము (అవతారము)లందు నేను ఏమేమి జేసితినో, ఆ సంగతులన్నింటిని నేను ఎదుగుదును. కాని నీవు, నీ జన్మలనుగాని, కర్మలను గాని ఎదుగవు.

నేను జన్మించినట్లుగా, నీవు జన్మించలేదా ఏమి?

లేదు! నేను పుట్కక లేని వాడను, అవినాగిని, ప్రాణులకు ఈశ్వరునిగా వుంటూనే స్పీలు ద్రకృతిని వశదరచుకొని నా యోగమాయ చేత ద్రకటమగుదున్నాను (అవతరించుడున్నాను). (4/6)

# నీవు అవతరించెరు సమయ మెట్టిది?

దర్శమునకు హాని, అధర్మమునకు వృద్ధి కలిగినప్పాడు నేను అవతరించెదను. (4/7)

### నీవు అవతరించుటకుగల ప్రమోజనమేమిటి?

సాధువు (భక్తు)ల రక్షణ, దుష్టల శిక్షణ మరియు దర్శ సంస్థాపన జేయుటకై నేను యుగ — యుగములందు అవతరించుచుందును. (4/8)

ఈ విధంగా మాటి - మాటికి జన్మించుట (అవతరించుట) వలన తమరు బంధించబదరా ఏమి?

లేదు! నా యొక్క జన్మ, కర్మలు దివ్యములైనవి. నాదంటూ ఏలాంటి స్వార్డము, ద్రమోజనము లేకుండగ లోకమునకు మేలు చేకూర్చుట కౌరకే నేను ద్రకటమయ్యెదను. దీనినెవరు యథార్డముగా తెలుసుకొనెదరో, వారు నన్ను పొందెదరు. మరల జన్మించరు. (4/9)

### నిన్ను పొందెదరనుటలో ఏదేని చ్రమాణము కూడా గందా?

మత్ పరాయణులైన చాలామంది మనుష్యులు నాయొక్క దివ్యమైన జన్మకర్మల, జ్ఞానముతో పవిత్రులై, రాగాదుల చేత రహితులై నన్నే పొందియుండిరి. (4/10)

### వారు ఏ భావవబతో నిన్ను శరణుపొందెదరు?

వారు సంసారమును విడిది పెట్టి ఏ భావంతో నా శరణు పొందెదరో, నేను కూడా వారి యెదల అదే భావంతో అటులే వ్యవహరించెదను. నా కర్యమును యధార్లముగా తెలిసికొనునట్టి ఈ వ్యవహారపు తీరు సాంసారిక మనుజులపైన గొప్పగా ద్రభావము కల్గించును. తద్వ్వారా వారు కూడా స్వార్లమును, అధిమానమును విడనాడి లోకమునకు మేలు చేయుటకై తత్చరులయ్యెదరు.\*

<sup>\*</sup> భగవానుడు అవతరించుట, భక్తులను రక్షిమట, దుష్టలను అంతమొందించుట (శిక్షించుట) ధర్మమును సంస్థాపించుట, ఆతని పరాయణులను వారికి అన్ని విధములుగా మేలు చేయుట, వారి యెడల (పేమాదరముల జాపుట – ఇవన్నియునూ కర్మ యోగము యొక్క ఆదర్శములు, వాని వలన లోకమునకు మేలు కలుగును.

నీ శరణుగోరు వారలకు నీవు ఇంతగా అనుకూలమైనప్పటికి కూడా మనుష్యులు నిన్ను విడిచిపెట్టి, ఇతర దేవతలను ఏల ఉపాసించెదరు?

వారి ఆంతర్యమున ప్రాపంచిక మహెత్త్వముండులు వలన వారలు కర్మజనిత సిద్ధినే కోరెదరు. అందుచేత వారలు నన్ను విడిచిపెట్టి దేవతలను ఉపాసించెదరు; ఏలయనగా వారికి కర్మ జన్య సిద్ధి శ్రీఘముగ గలుగును. (4/12)

మనుష్యులు కర్మ జనిత సిద్ధి నెషేక్షించి ఏవిధంగా శుభకర్మను జేసెదరో అనగా దేవతలనుపాసించెదరో, అటులే నీవు కూడా ఏదేని ఫలమునెషేక్షించి సృష్టి రచన చేయుచుందవచ్చునుగదా?

నేను జీవుల గుణ, కర్మల ననుసరించి వారిని నాలుగు వర్ణములుగా సృజించుదును. అయితే కర్పత్వమును, ఫలాకాంక్షను లేకుండా జేసెదను. అందుచేత ఆ కర్మ నన్ను బంధించదు. అంతేగాదు, ఇట్టి తత్త్వమును తెలిసికొనినవాదు కూడా కర్మలతో ఎప్పడూ బంధించబడడు.\*(4/13-14)

ఇట్టి తత్త్వమును తెరి**సి**కొని ఇంతకు ముందుకూడా ఎవరేని కర్మ నాచరించియున్నారా?

అవును, పూర్వము ముముక్షనులు ఇట్టి తత్త్వమును తెలుసుకొని కర్మనాచరించిరి. అందుచేత నీవు కూడా వారి వలెనే కర్మను చేయుము. (4/15)

ఏ కర్మను ముముక్సేపులు ఆచరించినారో; ఏ కర్మను చేయుటకై నీవు ఆజ్ఞాపించుచున్నావో, అట్టి కర్మ ఏమిటి?

కర్మ అనగా నేమి? అకర్మ అనగా నేమీ? అను విషయంలో గొప్ప విద్వాంసులు కూడా మోహితులయ్యెదరు. దేని ద్వారా నీకు ముక్తి కలుగునో, అట్టి కర్మ తత్త్వమునే ఇప్పడు నీకు తెలియ జేసెదను. కర్మ, వికర్మ, అకర్మ – అని కర్మ మూడు విధములు. వాని తత్త్వమును తప్పకుండా తెలుసుకొనవలెను. ఏలయనగా కర్మ తత్త్వము మీక్కిలి నిగూఢమైనది. దానినెరుగుట అవసరము. (4/16-17)

<sup>\*</sup> భగవంతుడు ఫలేచ్ఛారహితుడై కర్మ చేయు నటులే మనము కూడా ఫలము నందాసక్తిని (కోరికను) విడిచి పెట్టి కర్మను చేయూరి — అని ఈ రీతిగా తెలునుకొని కర్మ చేయువాడు కూడా బంధించబడడు.

# కర్మ, అకర్మల తత్త్వమును తెలియుట అనగా నేమి?

కర్మయందు అకర్మను, అకర్మయందు కర్మను చూచుట అనగా కర్మ వేయుచు నిర్హిస్తంగా నుండుట మరియు నిర్హిస్తంగా నుంటూ కర్మనాచరించుట – అను నీ రీతిగా సమస్త కర్మలను చేయు వాడే యోగి, బుద్ధిమంతుడు. (4/18)

### ఏమిలా బుద్దిమత్వము?

ఎవని కర్మలు సంకల్పము, కోరికలు లేనివై యుందునో; ఎవని సమస్త కర్మలు జ్ఞానాగ్ని చేత దహింపబడునో; అట్టి హానిని జ్ఞామలు కూడా పండితుడు అని పలికెదరు. ఇద్*యే ఆతని బుద్ధిమత్వము, విజ్ఞత యనబడును.* (4/19)

# అట్టి పురుషుని స్థితి ఏమగును?

అతడు కర్మ, కర్మఫలములయందు ఆస్తక్తిని, ఆ్మక్షుమను కఠిగియుం డడు. నిరంతరము తృడ్తిగా నుండును. అందుచేత అతడు సమస్తమును ఆచరించుచు కూడా ఏమియు చేయని వాడే యగును. (4/20)

# ఒకచేశ ఏ సాధకుడేని నివృత్తి పరాయణుడగుచో?

శరీర అంతఃకరణములను వశపరచుకొన్నవాడు, సకల విధముల సంగ్ర హము (పరిగ్రహము)ను త్యజించినవాడును, సాంసారిక ఆశలేనివాడునగు సాధకుడు కేవలము శరీర సంబంధమగు కర్మను జేసినను బంధిందబడడు. (4/21)

# ఒకవేళ సాధకుడు ప్రవృత్తి పరాయణుడగుచో?

అతరు కూడా ఎలాంటి పరిస్థితి ఏర్పడునో, దానితోడనే సంతుష్టడై యుండును, ఈర్ష్మలేనివాడును, ద్వంద్వరహితుడును (ఏడేని కార్యము) సిద్ధించినను, సిద్ధింపకున్నను సమంగా నుంటూ కర్మ జేసినను బంధిం పబడడు. అంతేగాడు, ఎవడు ఆస్తవ్వరహితుడై, స్పాధీనుడై, పరమాత్మను పొందుటకు మాత్రమే నిశ్చయము గలవాడునై లుట్లు దుజ్హార్థంగా కర్మనాచరించువాడునగు సాధకుని యొక్క సమస్త కర్మలు విలీనమై పోవును అనగా వాని కర్మలన్నియును ఆకర్మగా నగుమన్నవి. (4/22-23)

### కృష్ణా! ఆ యక్షాము లెన్ని విధములుగా నుందును?

పార్హా! సకల కరణములు, ఉపకరణములు, సామ్మగి, క్రియాదులన్నియు బ్రహ్మ స్వరూపడే యగుచున్నది. అదియే 'బ్రహ్మాయజ్ఞ'మనబడును. సమస్థ సామ్మగి, క్రియాదులు నాకు అర్పించబడునది 'భగవదర్పణరూప యజ్ఞము' అగును. సాధకుడు తన్నుతాను బ్రహ్మియందు ఐక్యము జేయునది 'అభిన్నతారూప యజ్ఞము' అగును. సాధకుడు తన యంద్రియములను వాని – వాని విషయములనుండి తొలగ జేయునట్టిది, సంయమనము తేయునట్టిద్ – 'సంయమ రూపయజ్ఞము' అనబడును, సాధకుడు రాగ – ద్వేష రహితమగు ఇంబ్రియములతోడ విషయ సేవనము జేయునది 'విషయు–హవనరూప యజ్ఞ'మగును. బ్రాణముల, ఇంబ్రియముల, మనస్సు యొక్క వ్యాపారములనన్నింటిని నిరోధించి, బుద్ది జాగృతమై యుంటూ నిర్వికల్పము నొందుట 'సమాధిరూప యజ్ఞ'మగును. లోకోదకారమునకె ధనమును వ్యయము జేయుట 'ద్రవ్య యజ్ఞ'మగును. స్వధర్మమును నిర్వహించుల యండు కలిగెడు కష్టమును స్థసన్నతా పూర్వకంగా నిహించుల 'తపోయజ్ఞ'మగును. సిద్ధి – అసిద్ధి యందు సమంగా నుండుటయే 'యోగ యజ్ఞము' అనబడును, సత్ శాడ్ర్మముల పఠన, పాఠనము, నామ-ఆపాదులను చేయుట, 'స్పాధ్యాయరూప జ్ఞానయజ్ఞము' అగును. పూరకము, కుంభకము, రేచకములతో ప్రాణాయామము చేయుట '|పాణాయామ దూపయజ్జ'మగును. ఏఏ స్థానములందు |పాణములుండునో ఆయా స్థానములందే ప్రాణములను నిరిపిచేయులను 'స్తంభవృత్తి పాణాయామ రూప యజ్ఞ'మందురు. ఈ సమస్థ యజ్ఞములు కేవలము కర్మసంబంధమను బంధమును తొలగించుట కొరకేనని ఎరుగవలెను. ఈ విదంగా చేయబడిన యజ్ఞముల వలన సకల పాడములు నశించిపోవును. (4/24 - 30)

# అచ్యుతా! పాపములు నశించిన మీదట ఏమగును?

ఓ కుర్ముశేష్మా! చైన పేర్కొనబడిన యజ్ఞము చేయువారలకు అమృత స్వరూపుడగు పరమాత్యుని (పాష్త్రీ కలుగును, కాని యజ్ఞము చేయని వానికి ఇహలోకముకూడా లాభదాయకముగాదు. అట్టియెడల పరలోకము లాభదాయకమగుొటెట్లు? (4/31)

### ఈ యజ్ఞములను గూర్చి మరెచ్చట వర్ణింపబడియున్నవి?

ఓ పరంతపా! ఈ విధమైన యజ్ఞములు పేదములందు వర్ణిండబడియున్నవి. ఈ యజ్ఞములను కర్కవలన పుట్టినవానిగ (కర్మజన్యములని) నీ వెరుంగుము. ఇవ్విధముగ తెలిసి యజ్ఞము చేసిన యెడల నీవు అశుభ సంసారమునుండి విముక్తుడవు కాగలవు. (4/32)

# ప్రభా! (శేష్ఠమైన యజ్ఞ మెయ్యది?

పరంతపా! కర్మ జన్య యజ్ఞము కంేట జ్ఞాన యజ్ఞము (శేష్త్రమైనది. ఏలయనిన జ్ఞానమునందే సమస్త కర్మలు లయమగుచున్నవి. (4/33)

# మధుసూదనా! ఇట్టి జ్ఞానమును పొందు టెట్లు?

ఓ కుంతీ ఫుత్రా! అట్టి జ్ఞానమును పొందుట కొరకై నీవు జ్ఞానుల పద్ద కేగుము. వారి పొదపద్యములకు సాష్టాంగ వందనము నాచరింపుము. అనంతరము వారికి సేవ చేయుము. వినయ పూర్వకంగా తత్త్వ జిజ్ఞానను గూర్చి ప్రస్నించుము. అప్పడా జ్ఞానులగు మహాఫురుషులు నీకు జ్ఞానమును ఉపదేశించెదరు.
(4/34)

# కృష్ణా! వారి ఉపదేశ జ్ఞానమువలన ఏమి లభించును?

అర్జనా! ఆ జ్ఞానము లభించిన పిమ్మట నీకు మోహము కలుగకుండును. అంతేగాక నీవు సమస్త ప్రాణులను మొదట నీయుందును, మరల నాయందును చూడగలవు. అనగా సర్వత్రా ఒకే ఒక పరమాత్మ తత్త్వమును మాత్రమే అనుభవింప గలవు. (4/35)

# డ్రాల్! ఈ జ్ఞానము యొక్క మహిమ ఇంకనూ ఏమైన గలదా?

అవును పార్సా! ఉన్నది. ఒకవేళ నీవు సమస్త పాపాత్యుల కంేట కూడా మిగుల పాడివైనప్పటికి గూడా జ్ఞాన రూపమగు నావ ద్వారా సకల పాపములను నీవు లెస్సగా దాటగలవు. (4/36)

నావ ద్వారా సముద్రమును దాటిన మీదట సముద్ర మెట్లుందునో, అటులే పాపముల నుండి దాటిని పిమ్మట పాపమైతే వుంటుంది గదా?

లేదు అర్జునా! దేదీప్యమానమగు (ప్రజ్వరించ చేయబడిన) అగ్ని కెట్టెలను ఏవిధంగా కార్చి పూర్తిగా బూడిద జేయునో, అదే విధంగా జ్ఞాన దూపమగు అగ్ని సమస్త కర్మలను భస్యమొనర్చును. కావున ఈ

మర్ర్యలోకమునందు జ్ఞానముతో సమానముగ పవిృతమైనది ఏదియును లేదు. ఆ జ్ఞానమే కర్మయోగము ద్వారా సిద్ధిని బొందిన పురుషునకు తనంతతానుగా (పాప్తించును. (4/37-38)

కర్మమోగ సిద్దిని బొందిన పురుషునకు తనకు తానుగా ప్రాప్తించుచున్నట్టి జైనమును సాధకుడు పొందు టెట్టు?

పార్ధా! ఇంట్రియములను వశపరచుకొన్నవాడు, సాధన పరాయణుడు, శర్ణ గలవాడునగు సాధకునకు అట్టి జ్ఞానము లభించ గలడు. ఇక జ్ఞానమును పాందిన ఆతరు మిక్కిలి శీడ్రుముగ పరమశాంతిని పొందగలుగును. (4/39)

### కృష్ణి! ఇట్టి జ్ఞానమును పొందుటలో గల ఆటంకమేమిటి?

కుంతీ పుత్రా! స్వయంగా తెలియనివాడు, ఇతరులైపై శ్రక్ష లేనివాడు, సంశయ చిత్తుడు నగు పురుషుడు పతనమొందును. ఇట్టి సంశయము గల పురుషునకు ఇహలోకముగాని, పరలోకముగాని సాఖ్యదాయకముగా నుండదు. (4/40)

### చభూ! ఈ సంశయము దూరమైన పిదప్పవమగును?

ధనంజయా! కర్మమోగము ద్వారా కర్మలను నాశమొనర్చిన వాడును, వివేక – విచారములతో సంశయమును నివర్తించిన వాడును అగు పురుషునకు జ్ఞానము అభించును. ఇక ఆతనిని కర్మలు బంధింపజాలవు. (4/41)

అర్పనా! హృదయమున నున్నట్టి అడ్డానమువలన పుట్టిన సంశయములను జ్ఞాన దూపియను ఖడముచే ఛేదించి నీవు నీ కర్తవ్య నిర్వహణమునకై సిద్ధము గమ్ను. (4/42)

> 'జ్ఞాన, కర్మ, సన్స్యాస యోగము' నాలుగవ ఆధ్యాయము ముగినను.

# ఐదవ అధ్యాయము - కర్మసన్న్యాసయోగము

#### అర్జున ఉవాచ

సన్నానం కర్మణాం కృష్ణ పునర్యోగం చ శంససి ! యచ్చేనియ వీతయోరేకం తన్మే ట్రూహి సునిశ్చితమ్ ॥ l ॥ త్రీలిగవానువాచ

ನನ್ನಾಯ ಕರ್ಡುಮಾಗಕು ನೀಡೆಯನಿಕರಾವುಫಾ । తయోస్తు కర్మసన్నానిస్త్ కర్మమోగో విశిష్యతే ॥ 2 ॥ జైయు స నిత్యసన్న్యాసీ యో న ద్వేడ్డి న కాంక్షతి 1 నిర్వెంద్స్ హి మహాలాహో సుఖం బంధాత్వవబచ్చతే ॥ 3 ॥ సాంఖ్యమోగా పృథగ్బాలాః ద్రవదంతి న చండితాః । ఏకమప్యాస్థిత: సమ్యగుభయోర్విందలే ఫలమ్ ॥ 4 ॥ యత్సాంఖ్యే: ప్రాప్యతే స్థానం తద్యోగైరడి గమ్యతే 1 ఏకం సాంఖ్యం చెయోగం చెయు పశ్వతి సె పశ్వతి ॥ 5 ॥ సన్స్యాసస్తు మహాలాహో దుబ్బమాప్తువుయోగతు 1 మోగుయుక్తో మునిర్బ9హ్మా నచిరేణాధిగచ్చతి ॥ ర ॥ యోగయుక్తో విశుద్ధాత్యా విజితాత్మా జిరేంద్రియు ౹ సర్వభూతాత్మభూతాత్మా కుర్వన్నపి న లిప్పతే 🛚 7 🗈 నైన కించిత్ కరోమీతి యుక్తో మస్యేత తత్త్వవిత్ 1 పశ్వన్ శృణ్వన్ స్పృశన్ జిడ్డున్నశ్వన్ గచ్చన్ శ్వపన్ శ్వసన్ ॥ ৪ ॥ ప్రలపన్ చిస్పజన్ గృహ్హమ్మన్మిషన్ నిమిషన్నపి 1 ఇంద్రియాణింద్రియార్జేషు వర్తంత ఇతి ధారయన్ ॥ 9 ॥ ల్డ్మాణ్యాధాయ కర్మాణి సంగం త్వక్తా కరోతి దుః !

లిష్యతే న స పాేచ్న పద్మప్రతమివాంభసా ॥ 10 ॥

కాయేన మనసా బుద్వ్యా కేవలైరిం(దియ్టెరడి । మోగిన: కర్మ కుర్వంతి సంగం త్యక్త్వాత్మశుద్ధయే II II II యుక్తు కర్మఫలం త్యక్త్వా శాంతిమాప్నాతి సైష్తికేమ్ 1 అయుక్తు కామకారేణ ఫరో సక్తో నిబధ్యతే 🏿 12 🔻 సర్వకర్మాణి మనసా సన్న్యస్వాస్తే సుఖం వశ్ 1 నవద్వారే పురే దేహీ సైవ కుర్వన్ న కారయన్ ॥ 13 ॥ న కర్పత్వం న కర్మాణి లోకస్య సృజతి (పభుః I న కర్మఫలసంయోగం స్వభావస్తు ద్రవర్తతే 🛭 14 🔻 నాదత్తే కస్యచిత్*పా*పం న చైవ సుకృతం విభుః I అజ్ఞానే,నాదృతం జ్ఞానం తేన ముహ్యాంతి జంతమ ॥ 15 ॥ జ్ఞానేన ఈ తదజ్ఞానం యేషాం నాశితమాత్మను। రేషామాదిత్యవద్ జ్ఞానం ద్రకాశయతి తత్పరమ్ ॥ 16 ॥ తద్భుద్ధమస్తరాత్మాను తన్నిష్మాస్తర్పరాయణా: I గచ్చంత్యపునరావృత్తిం జ్ఞాననిర్వాతకల్మషా: II I7 II విద్యావినయసంపన్నే ట్రాహ్మణే గవి హస్తిని 1 శుని చైద శ్వపాకే చ పండితాః సమదర్శినః॥ 18 ॥ ఇహైద తెర్దితః సర్స్ యేషాం సామ్యే స్థితం మనః ١ నిర్డ్ ఓా సమం బ్రామ్మా తస్కార్. బ్రామ్మణి తే స్థితా: # 19 # న డ్రహ్మాష్కర్ డ్రింకుం ప్రాప్య నోద్వికోత్ ప్రాప్క వాడ్రికుడ్ 1 స్త్రీరబుద్దిరసందుాఢో అహ్మవిద్ద్రహ్మణి స్త్రీత: ॥ 20 ॥ లాహ్యస్పర్శేష్యసక్తాత్మా విందత్యాత్మని యత్సుఖమ్ 1 స బ్రహ్మియోగయుక్తాత్మా సుఖమక్ష్మయమశ్శుతే ॥ 21 ॥ యే హి సంస్పర్యజా భోగా దుంఖమోనయు ఏద తే। ఆద్యంతవంతః కౌంతేయ న తేషు రమతే బుధః॥ 22 ॥

| 1028 | गी० मा० (तेल्ग्) 3 A

శక్షోత్రావ యు సోధుం ప్రాక్ శరీరవిమోక్షణాత్ ! కామ్మకోధోదృవం వేగం స యుక్తు స సుఖీ నరు !! 23 !! మోటంతసుఖోటంతరారాము తథాంతర్ష్యోతిందే రుం ! స మోగీ ట్రహ్మనిర్వాణం ట్రహ్మభూతోట్డిగచ్చతి !! 24 !! లభంతే ట్రహ్మనిర్వాణమ్ టుష్టయు డ్రీణకల్మషాం ! రిన్నడ్నైరా యతాత్మాను సర్వభూతహితే రతా: !! 25 !! కామ్మకోరవియుక్తానాం యతీనాం దుతచేతసామ్ ! అభితో ట్రహ్మనిర్వాణం వర్తతే విదితాత్మనామ్ !! 26 !! స్పర్ఫాన్ కృత్వా బహిర్బాహ్యన్ చక్ష్మనైనాంతరే ట్రామో: ! ప్రాగాపానె సమౌ కృత్వా నాసాధ్యంతరవారిణే !! 27 !! దుతేంట్రియమనోటుడ్డి: మునిర్మోక్షఫరాయణ: ! విగతేవ్ఫాలయ్క్ కోరా దుం సదా ముక్త ఏవ సం!! 28 !! లోక్తారం దుడ్డతపసాం సర్వలోకమహేశ్వరమ్ ! సుహృదం సర్వభూతానాం జ్ఞాత్వా మాం శాంతిమృద్భతి !! 29 !!

డం తత్సదితి త్రీమద్బగవద్దీతానూపనిషత్సు బ్రహ్మవిద్యాయాం యోగశాడ్రే, త్రీకృష్ణార్జునసంవాదే కర్మనన్స్మానయోగో నామ పంచమోఒధ్యాయః ###

### ∥ ఓం ్ర్మరమాత్యనే నమం∥

# ఐదవ అధ్యాయుము

అర్జనుడు ఇట్లు పరికెను -

ఓ కృష్ణి! ఒకసారి కర్మల త్యాగమును (సాంఖ్యమోగము) గూర్చి చెప్పెదవు. మరొకసారి కర్మమోగము ననుష్టించుట గూర్చి కూడా చెప్పెదవు. ఈ రెండింటిలో నిశ్చితముగా నాకు (శేయస్కరమైన దానిని మాత్రమే తెలియజెప్పము. (5/1)

్ర్త్రీ భగవానుడిట్లు వచించెను – అర్జునా! సాంఖ్యయోగము మరియు కర్మమోగము – అను నీ రెందునూ సమానంగా (శేయమును చేకూర్చనచే; కాని సాంఖ్యమోగమున కంెటను కర్మమోగమే (శేష్ఠమైనదని తెలియుము. (5/2)

# ್ಷಭ್! ಕರ್ಡ್ರಮ್ ಗಮೆ ಎಂದುಕು [ಕೆಜ್ಡ ಪ್ರಾನದಿ?

పార్హా! రాగ, ద్వేషములు లేని కర్మయోగి ఎల్లప్పడును సన్స్యాసిగా తెలియదగినవాడు. ఏలయనిన ఆతడు ద్వంద్వ రహితుడగుటచే సుఖముగా సంసార బంధమునుండి ముక్తుడైపోవును. (5/3)

రెండునూ మేలు చేకూర్చునవియేనని నీవు తెరిపితివి. అయితే ఆ రెండింటి ఫలములలో భేదము లేదా?

సాంఖ్యమును యోగమును వేర్వేరుగా చెప్పెడివారు బాలకులో (అజ్ఞలే) కాని పండితులుగారు. ఏలయన, రెండింటిలోనూ ఏ ఒకదాని యందు నిరిచినను సాధకుడు రెండింటి ఫలములను పొందును. అనగా – సాంఖ్యయోగులు ఏ ఫలమును పొందెదరో, అట్టి ఫలమునే కర్మయోగులు కూడా పొందెదరు. అందుచేత ఫలమునందు సాంఖ్యమును, యోగమును ఒకటిగా గాంచినవారే నిఆమగు వివేక దృష్టి గలవారగుదురు.(5/4–5)

# రెండింటి ఫరితము ఒక్కాటే అయినప్పడు కర్మయోగము (శేష్ఠ మెట్లగును?

కర్మమోగము లేకుండా అనగా సిద్ధి-అసిద్ధి యందు సమంగా నుండ కుండా సాంఖ్యమోగము సిద్ధించుట అనగా సమరూప స్వరూపమునందు నిలచియుందులు కెడ్డము. కాని యోగియుక్తుడగు ఏ పురుషుడు సిడ్డ్ – అసిడ్జ్ యందు సముదగునో, ఆతడు సమరూప బ్రహ్మను శీర్రుముగా పొందగలుగును. (5/6)

### కర్మమోగము ద్వారా జ్రహ్మను అతడెట్లు పొందగలుగును?

మనస్సును, శరీరేంద్రమువలను జలుంచినవాడు, సమస్త ప్రాణులలో తన్నుతాను స్ట్రితునిగా గాంచువాడునను యోగయుక్తుడను పురుషుడు కర్మ నాచరించుడు కూడా కర్మలతో రిస్తుడు గాకుండును అనగా తత్త్వమును పొందగలడు. (5/7)

# సాంఖ్యమోగి కర్మలతో నిర్ణిష్రంగా ఎట్లుండగలడు?

సత్ - అసత్ తత్త్వము నెరిగి సత్తునందే స్ట్రిరంగా నుండెడు సాంఖ్యమోగి చూచుచు, వినుచు, స్పర్మించుచు, ఆమ్రాణించుచు, తినుచు, నడచుచు, నిట్రించుచు, శ్వాసించుచు, మాటలాడుచు, మల మ్యూతములను విసర్జిందుచు, తీసికొనుచు, కన్నులు మూయుచూ, తెరుచుచూ కూడా 'ఇంట్రియములే తమ - తమ విషయములలో వర్షించుచున్నవి' అని బావించి స్వరూప భూతంగా (స్వరుంగా)నే నేదకరాడా చేయుట లేదని - అనుభవించి కర్మలతో నిర్ణిప్తంగా నుండును. (5/8-9)

కర్మమోగి, సాంఖ్యమోగి - ఈ ఇరువురు కర్మలతో నిర్లిప్తంగా నుండెదరు. ఇట్లు నిర్లిప్తంగా నుండుటకు మరింకేదేని ఉపాయమున్నదా?

అవును. ఉన్నది. భక్తి యోగి ఆసక్తిని త్యజించి సకల కర్మలను పరమాత్కునకు అర్పించి పేయును. అందుచేత ఆతడు కూడా నీటి యందరి తామరాకు వళె కర్మలతో అంటుకొనకుండును. (5/10)

భక్తియోగి భగవత్సమర్పణ భావముతో కర్మ నాచరించును. కనుక ఆతదు కర్మలతో లిప్పుడుకాడు. అయితే కర్మయోగి ఏ ఉడ్దేశ్యంతో కర్మనాచరించుదూ లిప్పుడు కాదు?

కర్కయోగి శరీర, ఇంట్రియ, మనో, బుద్ధులతో మమకారమును పదిలివేసి, ఫలాసక్తెని త్యజించి కేవలం అంతఃకరణ శుద్ధికొరకే కర్క నాచరించులు చేత ఆతడు ఎల్లప్పడు శాశ్వతమైన శాంతిని పొందును. కాని యోగి కానివాడు కోరక కారణంగా కర్కఫలంతో బంధింపబడును.

(5/11-12)

### డ్రాలు! సాంఖ్యమోగి కర్మ నాచరించు విధమెట్టిది?

శరీరమును, ఇంటైయములను, మనస్సును వశపరచుకొనిన సాంఖ్యయోగి, మనస్సుతో సకల కర్మలను నవ ద్వారములతో గూడిన శరీరమునందు వదిలి వేసి తాను చేయువానిగా గాని, చేయించువానిగా గాని యుండక స్పస్పరూపమునందే స్థితుడై యుందును. (5/13)

ఆ సాంఖ్యమోగి కర్మ చేయడు; కర్మను చేయించడు. అయితే పరమాత్ముడే కర్మ చేస్పూ, చేయించవచ్చును కదా?

ఆ దరమాత్కుడు ఎవరి కర్పత్వాన్ని సృష్టించడు, ఎవరితోనూ కర్మను చేయించడు. అటులే ఎవరి కర్మధల సంయోగమును గానీ సృజించడు. కాని జీవులు తమ – తమ స్వభావము (అభ్యాసము) ననుసరించియే కర్మలు చేయుడురు. తమ యందు కర్పత్వమును భావింతురు. అందువలన కర్మల ఫలసంయోగము దానంతటిదే ఏర్పడును. (5/14)

పరమాత్యుడు ఎవరి కర్పైత్వాదులను సృజించడుగానీ, స్రాణుల కర్మఫలాన్ని అలుతే స్వీకరించవచ్చును గదా?

ఆ వ్యాప్తక తత్త్వము (పరమేశ్వరుడు) ఎవరి పాప పుణ్యములనూ స్పీకరించడు. కాని అజ్ఞానము చేత జ్ఞానము కప్పబడి యుండుట వలననే ఆ జీవులు (జనులు) మోహము నొందుచున్నారు. అనగా తమను కర్మలకు కర్తగా, భోక్తగా భావించెదరు. అందుచేత వారు జనన – మరణచ్యకములో పడెదరు. (5/15)

అయితే ఏమిటి, జీవులందరు కూడా ఇదే విధంగా తమను కర్తగా, ల్వాకా లావించి మోహము నొందుదుండెదరా?

కాదు, కాదు! జ్వానము ద్వారా తమ అజ్ఞానమును నరింప జేయు వారిలో ఆ జ్ఞానము సూర్యుని వలె కర్ప్రత్వ, భోక్ష్మత్వ రహితమను తత్త్వమును ప్రకారింప జేయుచున్నది. అనగా దానిని అనుభవింప జేయుచున్నది. (5/16)

### అట్టి జైనమును పొందగల సాధన మేది?

తు్రదూపడుునొందిన మనస్సు, బుద్ధిని గలవాడై, పరమాత్మ తత్త్వ మునందే నిలిచియున్న వాడై తత్పరాయణుడగు సాధకుడు జ్ఞానము వలన పుణ్య – పాపరహితుడై పరమాత్మను పొందును. అతనికి పునర్జన్మ యుండదు. (5/17)

పరమాత్మను పొందినట్టి మహాత్ముల జ్ఞానము వ్యవహార సమయము నందెట్లుందును?

అట్టి తత్త్వజ్ఞులగు మహాపురుషులు, విద్యా వినయముగల బ్రాహ్మణుని యందును, ఆవు, ఏనుగు, కుక్క, చాండాలుని యందును ఒక్క పరమాత్మనే సమరూపంగా దర్శించెదరు. అన్నసానాదుల విషయములో ఏకత్వమును ఆచరింపరు. (5/18)

### వారు ఇట్టి సమదర్శులుగా ఎందుకయ్యేదరు?

మనస్సు ఎల్లప్పడు సామ్యావస్థ (సమలావము) యందు అనగా పరమాత్మ తత్త్వమునందు నిఠిచియుండు వారలు సంసారమును జయించుదురు. అనగా వారలు సంసారము నందు ఉన్నతంగా ఎదిగి పాయెదరు. బ్రహ్మము దోషరహితుడు, సముడు అగులచేత వారు సమరూపుడగు బ్రహ్మమునందు స్థితులై యుండెదరు. (5/19)

# ఇట్లు సామ్యావస్థ్రయందు నిలచి యుందుటకు గల ఉపాయమేమి?

వ్యవహారంలో అనుకూల – ప్రతికూల పరిస్థితులు సంభవించినపుడు రాగ – డ్వేషములకు లోనుకాకుండా, మోహరహితుడై, స్థిరబుద్ధిని కలిగి యుండెడు పురుషుడు పరమాత్మయందే నిలిచి యుండును. (5/20)

# ఈ స్థితి ఏ క్రమంలో పొందబడుతుంది ప్రభూ!

అర్బ్రనా! బాహ్య పదార్ధముల యందు ఆసక్తి లేక, ఆతడు తనలో తానుగా (ఆత్మస్థుడై) సాత్విక సుఖమును అనుభవించుచుందును. అప్పడాతడు పరమాత్మతో ఏకమై అక్షయ సుఖమును అనుభవించును. (5/21)

# బాహ్య పదార్థములయందు ఆసక్తి కరిగియుండక పోవు టెట్లు?

ఓ కుంతీనందనా! సంబంధ - సంయోగ జనీత సుఖములన్నీ కూడా, ఆది, అంతములను కలిగి యుండి, దుఃఖములకు కారణములగుచున్నవి. కావున వివేకవంతుడగు పురుషుడు వానియందు రమించడు. (5/22)

### లోగాసక్తుడు కానివాని వైశిష్ట్యమేమి?

జీవితకాలమునందే కామ (కోధముల వేగములను సహించుటకు సమర్థుడగు వాడు లేదా కామ (కోధముల వేగము ఉత్పన్నముగాకుండా నిగ్రహించి యుండువాడే నిజమైన సుఖవంతుడు, ఆతడే యోగి, ఆతడే నరుడు, వీరుడు అని తెలియుము. (5/23)

### అటు పిమ్మట ఏమగును?

కామ క్రోధ వేగములుత్పన్నము కానందున బాహ్య పదార్ధములందరి ఆసక్తి లేమిచే ఆతనికి పరమాత్మ తత్త్వ సుఖము లభించును. ఆతడు పరమాత్మ యందే రమించుచుందును. ఆతని జ్ఞానము సదా అలుప్తమై యుండును. ఈవిధంగా బ్రహ్మస్వరూపుడైన సాధకుడు శాంత బ్రహ్మను పొందుచున్నాడు.

### ఆ శాంత్రబ్యామును ఇంకా ఎవరు పొందుదురు?

ఇంద్రియములను వశపరుచుకొన్నవారు, (పాణుల హితమునందు తత్పరులై యుండువారు, పాపములు నశించి పోయినవారు, మనో సంశయములు తొలగి పోయినవారు, అగు వివేకులైన సాధకులు నిర్వాణ బ్రహ్మను పొందుచున్నారు.

# నిర్వాణ బ్రహ్మను పొందగలుగు లక్షణములేవి?

ఎవరి అంతఃకరణము స్పాధీనమై యుండునో, ఎవరు రాగ ద్వేష కామ్మకోధ రహితులో, అట్టి వారికి జీవించినను, లేక మరణించినను – నిరంతరము నిర్వాణ బ్రహ్మమే పొందబడును. అనగా వారు పచ్చిదానందమైన బ్రహ్మాయందు ఐక్యమై పోయెదరు. (5/26)

### పేరొక సాధన ద్వారా ఈ సుఖము లభించగలదా?

అవును, ఈ సుఖము ధ్యానయోగము ద్వారా కూడా లభించును. బాహ్య విషయములను బయటకు నెట్టివేసి అనగా స్రాకృతములైన విషయములను త్యజించి నాసిక యందు సంచరించు స్రాణాపానవాయువులను – రేచక, పూరకములను సమముగావించి, మనస్సును, బుడ్డిని, ఇంద్రియములను వశపరచుకొనునట్టి కామ, క్రోధ భయరహితుడు, మోక్షపరాయణుదునగు సాధకుడు నిత్యముక్తుడే యగును. (5/27-28) ఈ నిర్వాణ సుఖము లభించుటకుగాను, చేరే సులభమైన సాధనము గలదా?

అర్జనా! కలదు, అదియే భక్తియోగము. సకల దుజ్ఞములకు, తపస్సులకు నన్ను భోక్తగా, సకల లోకములకు మహేశ్వరునిగా మరియు పొణి మాత్రులకు సుహ్బదుని (సుహృత్తు)గా తెలిసికొని దృధముగా విశ్వసించువానికి శాశ్వతముగా పరమ శాంతి లభించి తీరును. (5/29)

> 'కర్మ సన్స్టాస యోగము' అనెడు అయిదవ అధ్యాయము ముగి సేను.

> > \* \* \*

### ॥ ఓం ్రీపరమాత్మనే నమం॥

# ఆఆవ అధ్యాయము - ఆత్మసంయమయోగము

# త్రీభగవానువాచ

| అనాౖితః కర్మఫలం కార్యం కర్మ కరోతి యః         | - 1 |    |    |
|----------------------------------------------|-----|----|----|
| స సన్స్యాసీ చ యోగీ చ న నిరగ్నిర్నచాక్రియణ    | 1   | 1  | 11 |
| యం సన్న్యాసమీతి ప్రాహం యోగం తం విద్ధి పాండవ  | 1   |    |    |
| న హ్యాసన్న్యస్తసంకల్పో యోగీ భవతి కశ్చన       | 11  | 2  | 11 |
| ఆరురుక్షోర్కునేర్యోగం కర్మ కారణముచ్యతే       | ij  |    |    |
| యోగారూఢస్య తెస్కెవ శమః కారణముచ్యతే           |     |    |    |
| యదా హి నేంద్రియార్జేషు న కర్మస్వనుషజ్ఞతే     | 1   |    |    |
| సర్వసంకల్పసన్న్యాసీ మోగారూ ఉస్తదోచ్యతే       |     |    | 11 |
| ఉద్దరేదాత్మనాత్మానం నాత్మానమవసాదయేత్         | ľ   |    |    |
| ఆత్మెవ హ్యాత్మనో బంధురాత్మెవ రిపురాత్మనః     | 11  | 5  | 11 |
| బంధురాత్మాత్మనస్త్రస్య యేనాత్మెవాత్మనా జీతః  |     |    |    |
| అనాత్మనస్తు శ్రతుత్వే వర్తేతాత్మెవ శ్రతువత్  |     |    |    |
| జితాత్మనః ద్రహంతస్య పరమాత్మా సమాహితః         | Ĭ   |    |    |
| శీతోష్టసుఖరు:ఖేషు తథా మానావమానయో:            | 1   | 7  | Ĭ  |
| జ్ఞానవిజ్ఞానతృప్తాత్మా కూటస్థో విజితేంద్రియః | 1   |    |    |
| యుక్త ఇత్యుచ్యతే యోగీ సమలోష్ట్రాశ్మ్ కాంచనః  |     | 8  | H  |
| సుప్పొన్మిత్రార్యుదాసీనమధ్యస్థద్వేష్యబంధుషు  | 1   |    |    |
| సాధుష్పపి చ పాపేషు సమలుద్ధిర్విశిష్యతే       | П   | 9  | II |
| యోగీ యుజ్జీత సతతమాత్మానం రహసి స్థితః         |     |    |    |
| ఏకాకీ దుతచిత్తాత్మా నిరాశీరపర్యిహః           | 11  | 10 | ũ  |

శుచా దేశే బ్రతిష్ఠాప్య స్థిరమాసనమాత్మన్ । నాత్యుచ్చిత్రం నాతినీచం చైలాజినకుశోత్తరమ్ ॥ ॥ ॥ త(తైకాగ్రం మనః కృత్వా యతవిత్తేంద్రియక్రియు 1 ఉపవిశ్యాసనే యుంజ్యాత్, మోగమాత్మవిశుద్ధయే ॥ 12 ॥ సమం కాయశిరో గ్రీపం ధారయన్నవలం స్థ్రీరః I సం(చేక్ష్య నాసికాగ్రం స్పం దిశశ్చానవలోకయన్ 🛭 🖂 🗏 స్థాంతాత్మా విగతభీః బ్రాహ్మాచార్మినతే స్థ్రీతః 1 మన: సంయమ్య మచ్చిత్తో యుక్త ఆసీత మత్పర: || 14 || యుఞ్ఞ స్నేవం సదాత్మానం మోగీ నియతమానసం I శాంతిం నిర్వాణపరమాం మత్సంస్థామధిగచ్చతి ॥ 15 ॥ నాత్యశ్నతస్తు యోగోఒస్తే న చైకాంతమనశ్నతః I న చాతి స్వష్మశీలస్య జాగ్రతో నైన చార్జున 🛙 16 🖠 యుక్తాహారవిహారస్య యుక్తాచేష్టన్య కర్మను 1 యుక్తిస్పప్పావలోధస్య యోగో భవతి దుణమే 🛭 17 🗈 యదా వినియతం చిత్తమాత్మన్యేవావతిష్ఠతే 🛭 నింస్ప్రహం సర్వకామేఖ్య్ యుక్త ఇత్యుచ్యతే తదా 🛙 18 🖟 యధా దీపో నివాతస్త్రో సేంగతే సోపమా స్మృతా 🛚 యోగినో యతచిత్తప్య యుఇ్హతో యోగమాత్మనః 🛭 🖽 🗎 యుత్రాపరమతే చిత్రం నిరుద్ధం యోగేసినయా। యుత చైవాత్మనాత్మానం పశ్వన్నాత్మని తుష్వతి 🛭 20 🗏 సుఖమాత్యంతికం యత్తర్పుద్ధిగ్రాహ్యమతీంద్రియమ్ 1 చేత్తి దుత్ర న చైవాయం స్థితశ్చలతి తత్త్వత: 11 21 11 యం లబ్బై చాపరం లాభం మన్యతే నాధికం తతః ا యస్మిన్ స్థితో న దుఃఖేన గురుణాపి విచాల్యతే 🛭 22 🗈

తం విద్యాద్దుఖసంయోగవియోగం యోగసంజీతమ్ 1 స నిశ్చయేన యోక్తవ్యో యోగో ఒనిర్పిణ్ణచేతసా 🛭 23 🗈 సంకల్పబ్రభవాన్ కామాన్ త్యక్త్వా సర్వానశేషతః I మన సైవేంద్రియ గ్రామం వినియమ్య సమంతతః 🛭 24 🔻 శమై శమైరుపరమేద్బుద్వా ధృతిగృహీతయా। ఆత్మసంస్థం మనః కృత్వా న కించిదపి చింతయేత్॥ 25॥ యతో దుతో నిశ్చరతి మనశ్చంచలమస్థిరమ్ । తతస్తతో నియమ్యేతదాత్మన్యేవ వశం నయేత్॥ 26॥ ప్రశాంతమనసం హ్యానం యోగినం సుఖముత్తమమ్ 1 ఉపైతి శాంతరజసం బ్రహ్మభూతమకల్మషమ్ ॥ 27 ॥ యుజ్జన్నేవం సదాత్మానం యోగీ విగతకల్మషః I సుఖేన బ్రహ్మసంస్పర్శమత్యంతం సుఖమశ్నుతే ॥ 28 ॥ సర్వభూతస్థమాత్మానం సర్వభూతాని చాత్మని I ఈక్షతే యోగయుక్తాత్మా సర్వత్ర సమదర్శన: ॥ 29 ॥ యో మాం పశ్యతి సర్వత సర్వం చ మయి పశ్యతి। తస్వాహం న డ్రణశ్యామి స చ మే న డ్రణశ్యతి॥ 30 ॥ సర్వభూతస్థితం యో మాం భజత్యేకత్వమాస్థితః 1 సర్వథా వర్తమానోఒపి స మోగీ మయి వర్తతే ॥ 31 ॥ ఆత్మౌపమ్యేన సర్వత్ర సమం పశ్యతి యో உర్జున। సుఖం వా యది వా దుఃఖం స యోగీ పరమో మతః ॥ 32 ॥ అర్జున ఉవాచ యోఒయం యోగస్త్వయా ప్రోక్తం సామ్యేన మధుసూదన। ఏతస్యాహం న పశ్యామి చంచలత్వాత్ స్థితిం స్థిరామ్ ॥ 33 ॥

చంచలం హి మనః కృష్ణ బ్రమాథి బలవర్డ్స్డమ్ I తస్వాహం నిగ్రహం మస్యే వాయోరివ సుదుష్కరమ్ II 34 II ్ శ్రీభగవానువాచ

అసంశయం మహాలాహో మనో దుర్నిగ్రహం చలమ్ I అభ్యాసేన ఈ కౌంతేయ వైరాగ్యేణ చ గృహ్యతే II 35 II అసంయతాత్మనా యోగో దుష్ప్పాప ఇతి మే మతిః I వశ్యాత్మనా ఈ యతతా శక్యాబవాప్తుముపాయతః II 36 II

అర్జన ఉవాచ

అయతి: శ్రద్ధమోపేతో మోగాచ్చలితమానసి: ! అస్రాప్య యోగసంసీద్ధిం కాం గతిం కృష్ణ గచ్చతి !! 37 !! కచ్చిన్నోళయవిల్గప్పు: చిన్నాల్గమిమ నక్యతి ! అప్రతిష్ఠే మహాలాహో విమూఢో ల్రహ్మణ: పథి !! 38 !! ఏతన్మే సంశయం కృష్ణ ఛేత్తుమర్హస్యశేషత: ! త్వదన్య: సంశయస్యాస్య ఛేత్తా న హ్యాపపద్యతే !! 39 !!

*శ్రీభగవానువాచ* 

పార్థ నైవేహ నాముత్ర వినాశస్త్రస్స్ విద్యతే ! న హి కల్యాణకృత్ కగ్చిద్దుర్గతిం తాత గచ్చతి !! 40 !! ప్రాప్య ఫుణ్యకృతాం లోకానుషిత్వా శాశ్వతీః సమాః ! శుచీనాం త్రీమతాం గేహే యోగుల్లష్టో ఒలిజాయతే !! 41 !! అథవా యోగినామేవ కులే లవతి ధీమతామ్ ! ఏతద్ది దుర్లభతరం లోకే జన్మ యదీదృశమ్ !! 42 !! తత్ర తం బుద్దిసంయోగం లభతే పౌర్వదేహికమ్ ! యతతే చ తతో భూయః సంసిద్దా కురునందన !! 43 !! పూర్వాళ్యాసేన తేనైన బ్రాటతే హ్యవకోబడి సు ! జిజ్ఞాసురడి యోగస్య కబ్లబ్రహ్మతినర్తతే ॥ 44 ॥ ప్రచుత్నార్యతమానస్తు యోగీ సంశుద్ధకేల్పిషు ! అనేకజన్మసంసీర్లు తతో దూతి పరాం గతిమ్ ॥ 45 ॥ తపస్విళ్యోబధికో యోగీ జ్ఞానిళ్యోబడి మతోబధికు ! కర్మిళ్యశ్చాధికో యోగీ జ్ఞానిళ్యోబడి మతోబధికు ! కర్మిళ్యశ్చాధికో యోగీ తస్మాద్యోగీ భవార్జన ॥ 46 ॥ యోగినామడి సర్వేషాం మద్దతేనాంతరాత్మనా ! శ్రద్ధావాన్ళజతే యో మాం సమే యుక్తతమో మతు ॥ 47 ॥

> ఓం తత్సదితి (శ్రీమర్భగవద్గీతాసూపనిషత్సు బహ్మవిద్యాయాం యోగశాడ్మే, (శ్రీకృష్గార్జునసంవాదే ఆత్మనంయమయోగో నామ షష్మోఽధ్యాయః ∥∟∥

> > ⊪ ఓం ౖశ్రీపరమాత్మనే నమం⊪

\* \* \*

# ఆఱవ అధ్యాయము

్రీ భగవానుడు పరికెను – అర్జునా! (రెండవ అధ్యాయము నుండి ఐదవ ఆధ్యాయము వరకు) నేను కర్యమోగమును గూర్చిన అనేక విషయములను తెలిపితిని. ఇప్పడిక కర్యమోగ సారమును గూర్చి తెలిపెదను. కర్యఫలమును – ఉత్పత్తి, వినాశకరమగు పదార్థములను ఆశ్రమించక కర్తవ్య కర్మనాచరించు మనుష్యుడే సన్స్యాసి, ఆతడే యోగి యనబడును. కేవలము అగ్నిని, క్రియను త్యజించినంత మాత్రమున వాడు సన్స్యాసి గాని, యోగిగాని కానేరడు. (6/1)

కృష్ణా! సన్న్యాసిలో, యోగిలో గల గొప్ప మహత్త్వము ఏమిటి?

అర్డునా! అదియే సంకల్పత్యాగము; ఏలయన, సంకల్పాలను వదిలి పెట్టకుండా మనిషి ఎలాంటి యోగీ కాజాలడు కదా! (6/2)

### ತೆಕವಾ! ಮೌಗಿ ಯಗುಲಕು ಮುಖ್ಯತಾರಣಮೆಮಿ?

పార్వా! యోగమునందు ఆరూధము కాగోరెడు వాడు నిష్కామ భావంతో కర్క నాచరించవలెను. అదియే అందులకు ముఖ్య కారణము. అట్టి యోగారూధుడగు పురుషునకు లభించు శాంతియే పరమాత్మ తత్త్వమును పొందుటకు ముఖ్యకారణము అనగా సంసారమును త్యజించుటచే లభించెడు శాంతిని ఉపభోగించకపోవుటయే, పరమాత్మ తత్త్వము ప్రాప్తించుటకు కారణమగుచున్నదని తెలియుము. (6/3)

#### అచ్యుతా! యోగారూధుని లక్షణము లెట్లుందును?

యోగారూధునకు ఎలాంటి పదార్ధములందుగాని, ఎటువంటి కర్మల యందుగాని ఆసక్తి ఉండదు. అతని కెలాంటి సంకల్పములు ఉండవు. (6/4)

#### మనుజుడు యోగారూధుడగుటకు ఏమి చేయవలెను?

మానవుడు స్వయంగా తనకు తానే ఉద్దరించుకొనవలెను. అతడు తనకు తానే మిత్రుడు. తనకు తానే శ్యతువు. కావున తన్నుతానే అధోగతి పాలు చేసుకొనరాడు! (6/5)

#### తనకుతానే మిత్రుడు, శ్రతువు ఎట్లగును?

స్పయంగా తనను తాను జయించిన వాడే తనకు తానుగా మిత్రుడు అగును. తనను తాను జయించలేని వాడు తనకే తాను శ్వతువు కాగలడు! (6/6)

#### తనకు తానే మిత్రుడగుటచే ఏమగును?

అతడు ప్రారబ్దానుసారముగా లభించెడు అనుకూల – ప్రతికూలము లందు, ప్రస్తుతము చేయు కర్మల సఫలమునందు, విఫలమునందు, పరులచే జరిగెడు మానావమానములందు ప్రసన్నముగా నుండును. కావున ఆతనికే పరమాత్మ ప్రాప్తి కలుగును. (6/7)

#### ప్రభూ! పరమాత్ముడు ప్రాప్తించిన పురుషుని లక్షణము లేవి?

ఆతని అంతఃకరణము సదా జ్ఞాన విజ్ఞానములతో తృప్తి గలిగి యుందును. ఆతనికి యింద్రియములు వశమైయుండును. ఆతడు అన్ని పరిస్థితులందు నిర్వికారుడై యుండును. మట్టి, రాయి, బంగారముల యందు సమబుద్ధి కలిగి యుండును. కేవలము పదార్థములందే గాక, సుహృదుడు, మిత్రుడు, శ్వతువు, ఉదాసీనుడు, మధ్యస్దుడు, ద్వేషీ, బంధువు, సాధువు, పాపి మున్నగు వ్యక్తులలో కూడా ఆతడు సమబుద్ధిని కలిగియుండును. ఇట్టి సమబుద్దిని గలిగినవాడు మిక్కిలి (శేస్ముడు. (6/8,9)

ఇట్టి సమలుద్ది, కర్మ యోగముతో మాత్రమే కలుగునా? లేక పేరే ఇతరమైన సాధనముతో కూడా సంభవమా?

ఈ సమబుద్ధి ధ్యానయోగముతో కూడా కలుగుతుంది. కావున నేను ఈ ధ్యాన యోగ విధానమును తెలిపెదను. ధ్యానయోగి పర్మిగహమును త్యజించి కామనారహితుడై (కోరికలు లేనివాడై) ఏకాంత స్థానమునందు ఒంటరిగా నున్నవాడై తన మనస్సును పరమాత్మయందు నీలుపవలెను. (6/10)

పరమాత్మయందు మనస్సును నిలుపుటకు అనగా ధ్యానము జేయుటకు కావలసిన దేమిటి?

శుద్ధమగు పవిత్రమైన స్థలమందు యోగి తన ఆసనమును దర్భలతో, మృగచర్మముతో, పవిత్ర వ్యక్త్రముతో యుక్తముగా నుండునట్లు సిద్ధపరచుకొని, ఎక్కువ ఎత్తైనదిగా గాని, ఎక్కువ క్రిందుగా గాని ఉండకుండా సమానముగా నుండునట్లు చూచుకొనవలెను. (6/11)

ఆసన మేర్పరచుకొని ఏమి చేయవలెను?

ఆ యోసనముపై కూర్చుండి మనస్సు, యింద్రియముల చేష్టలను వశపరచుకొని అంతఃకరణ శుద్ధికై ధ్యానయోగమును అభ్యసింపవలెను. (6/12)

ఆసనముపై కూర్చుండు ెటట్లు?

శరీరమును, కంరమును (మెడను), శిరస్సును నిలారుగా, సమంగా, కదలకుండా నిలిపి, అలునిలు చూడకుండా కేవలము నాసిక్మాగభాగమునే చూచుచూ స్థిరముగా కూర్చుండవలెను. (6/13)

ఆసనముైన ఏ భావముతో కూర్చుండవలెను?

భయరహితము, డ్రతాంతమగు అంతఃకరణము గలిగిన యోగి బ్రహ్మ చర్య ద్రతము ననుష్ఠింపుచు మనస్సును స్రాపించిక విషయముల నుండి తొలగించి నాయందే చిత్తము నిలిపి, నా పరాయణుడై కూర్చుండ వలెను (6/14)

#### దీని వలన ఫలిత మేమి?

ఈ విధంగా ధ్యాన యోగమును అభ్యసింపుచు, మనస్సును వశపరమ కొనిన యోగికి నాలో నుండెడి పరమానందానికి పరాకాష్ఠ రూపమైనట్టి శాంతి లభించును. (6/15)

పైన చెప్పబడిన స్థకారంగా ధ్యానము చేయువారెందరోనుండెదరు. అయితే వారందరికి ధ్యాన యోగము ఏల సిద్ధించుట లేదు? అందులో గల లాధ ఏమిటి?

అతిగా భుజించువాడికి, బొత్తిగా తిననివానికి అంతేగాక, అధికంగా నిట్రించెడువానికి, పూర్తిగా నిట్రించకుండా వుండెడువానికి ఈ యోగము సిట్రింపరు. (6/16)

#### అయినచో ఈ యోగ మెవనికి సిద్దింపగలదు?

యధోచితముగా ఆహార విహారాదులు గావించువానికి, కర్మలలో తగిన విధముగా డ్రవర్తించెడు వానికి, ఉచిత రీతిగా నిద్రాజాగృతులు అలవరచుకొన్నవానికి వాటి ద్వారా దుణము నశింపచేయు ఈ యోగము సిద్ధించును. (6/17)

దుఃఖములను నశింప జేయునట్టి ఈ యోగము ఎప్పడు సిద్ధించును?

వశపరచుకొనబడిన చిత్తము (మనసు) స్వస్వరూపమునందే నిలచియుండి నప్పడు, స్వయంగా సంపూర్ణమగు పదార్ధములనుండి విముఖమగుచున్నప్పడు అనగా తనకు ఏ పదార్ధము లేశమాత్రముకూడా అవసరములేదని భావిం చినప్పడే, ఆతడు యోగియని పిలువబడును. అనగా అప్పడాతనికి యోగము సిద్ధించును. (6/18)

### యోగికి స్వాధీనమైన చిత్త స్థితి ఎట్లుండును?

గాలిలేని ప్రదేశమునందుండెడి దీపము ఏ విధముగా చెలింపక యుండునో, అలాంటి స్థితియే యోగి యొక్క స్థిర చిత్తమునకు ఉండును. (6/19)

### చిత్తమునకు ఇటువంటి స్థితి కలిగిన మీదట ఏమగును?

యోగాల్యాసమువలన నిరోధింపబడిన చిత్తము ఉపరతిని పొందును. అఫ్పడు యోగి తననుతాను స్వయంగా తనలోనే దర్శించుచూ, తనలో తాను సంతుష్టడై పోవును. (6/20)

#### ఇలాంటి యోగి కేమి లభించును?

సాత్ర్విక, రాజస, తామస సుఖములతో విలక్షణమైన ఆత్యంతిక సుఖము లభించును. తిరిగి ఆతడు స్పస్పరూపమునుండి ఎప్పడు కూడా విచళితుడు కానేరడు. (6/21)

#### ఆతడు ఏ కారణంగా విచరితుడు కానేరడు?

ఆతడు నిలిచియున్న స్థితిలో సుఖమునకు కొదువ యుండనే యుండదు. కనుక దుఃఖము అచటికి చేరుకొనజాలదు. అందువలన అతడు చలింపక యుండును. (విచలితుడు కానేరడు) (6/22)

## ఇట్టి సుఖమును పొందుటై ఏమి చేయవలెను?

దుఃఖముల సంయోగము యొక్క వియోగమునే యోగమందురు. అట్టి యోగమును విసుగు జెందని ధైర్యోత్సాహములతో కూడిన చిత్తముతో పొంద వలయును. (6/23)

స్పస్పరూప ధ్యానముతో ప్రాప్తించెడు యోగము (సాధ్యరూపమగు సమతాస్థ్రితి) పొందుటకై మరింకేదేని ఉపాయము గలదా?

డాను, కలదు! అదే నిర్గణ – నిరాకార ధ్యానము. సంకల్పం వలన ప్రభవించెడు సకల కోరికలను త్యజించి, మనస్సు వ్వారా యింద్రియ సముదాయమును వశపరచుకొని, క్రమ క్రమముగా సంసారము నుండి విరక్తి పొందనగును. సర్వత్రా పరిపూర్ణమైన పరమాత్మ యందు స్థితుడై ఆవంతయును చింతింపకూడదు. (6/24,25)

#### ఒకవేళ చింతించినచో!

అబ్యాసము జేయవలెను. అనగా మనస్సు ఎచ్చలెచ్చట (మనస్సు) తిరుగాడుచుండునో, అచ్చటచ్చటి నుండి దానిని తొలగించి పరమాత్మయందే నిలుపవలెను. ఇటుల జేసినచో ఏమగును?

రజోగుణ వృత్తి తొలగిపోయి, ప్రశాంత మనస్సు గరిగి దోషరహితుడై బ్రహ్మ భూతుడైన (బ్రహ్మతో ఏకత్వము పొందినట్టి) యోగికి ఉత్తమమైన (సాత్త్విక) సుఖము లభించును. (6/27)

అటు పిమ్మట నేమగును?

పాపరహితుడగు ఆ యోగికి సుఖపూర్వకముగ పర్మబహ్మ స్వరూపమగు అవధులులేని సుఖము లభించును. (6/28)

ఇక్కడ (ఇరువది ఏనిమిదవ శ్లోకం) వరకు మీరు మూడు విధములుగా ధ్యాన మొనర్చెడు వారిని గూర్చి వర్ణించినారు. అయితే వారు ప్రపంచమును ఏ దృష్టితో చూచెదరో, దానిని వర్ణింపలేదు. స్వస్వరూపమును గూర్చి ధ్యానమొనర్చెడువారు ప్రపంచమును ఏ దృష్టితో జూచెదరు అను సంగతిని గూర్చి అడుగుచున్నాను?

అతడు సకల ప్రాణులలో తనను – తన ఆత్మ స్వరూపమును, సకల ప్రాణులను తన ఆత్మలోనే చూచును. అందుచేత ఆతడు సమదర్శియగును (6/29)

నీ సగుణ స్వరూపమును ధ్యానించునతడు ఈ డ్రపంచమును ఏ దృష్టితో జూచును?

ఆతడు అందరిలో నన్ను గాంచును. అలులే అందరిని నాలో చూచును. కావున ఆతని ముందు నేను అదృశ్యుడనుగాను; ఆతడు నా ముందు అదృశ్యుడు కానేరడు. (6/30)

మీరును మరియు ఆ యోగి ఇరువురును పరస్పరముగా అదృశ్యము గాకుండా ఏల ఉండెదరు?

ఆతడు సకల ప్రాణులలో నున్న నాతో ఏకమై నన్ను భజించును. అందువలన ఆతడు నిత్య నిరంతరము నాలోనే యుండును. ఇక మేము ఇరువురము, ఒకరికొకరము అదృశ్యమై ఎట్లుండగలము? ఉండలేము.

(6/31)

నిర్గణ నిరాకారమును ధ్యానించు వాడు, ఈ డ్రహించము నెట్లు చూచును?

అజ్జాని యగు పురుషుడు తన శరీర అవయవములందు, తన సుఖాదుఃఖములందు తనను ఏ విధంగా ఏకరూపముగ జూచునో, అేట్లే ఆతడు ఇతరుల సుఖదుఃఖములను తన సుఖదుఃఖములుగా భావించును. అందుచేత ఆ యోగి సర్వ[శేష్మడుగా నెంచబడును. (6/32)

అర్జనుడి ట్లనెను - ఇప్పటివరకు మీరు సమతా ప్రాప్తికి సాధనమైన ధ్యానయోగమును గూర్చి వర్ణించినారు. కాని నేవైతే మనస్సు చంచల మైనందున ఆ ధ్యాన యోగంలో స్థిరస్థితిని గాంచలేకున్నాను. ఏలయన, మనస్సు కడు చంచలమైనది. కలత బెట్టునది. బలమైనది. మొండితనము గలది. కనుక దానిని నిగ్రహించుట వాయువు వలె కఠినమైనదని నేను తలంచుచున్నాను. (6/33,34)

భగవానుడిట్లనెను – చాలా చక్కని మాట. సత్యమైన మాట. మనస్సు అటువంటిదే కాని, అభ్యాస, వైరాగ్యముల చేత అది నిగ్రహింపబడును. అర్జునా! అందుచేత మనస్సు, యింద్రియములు వశముగాని వానికి, ధ్యానయోగము స్రాప్తించుట కఠినము. అల్లే మనస్సు, యింద్రియములు వశమునందు గలవాని ద్వారా ధ్యానయోగము పొందబడును. (6/35,36)

అర్జునుడిట్లనెను - ఓ మధుసూదనా! ఓమహాబాహా! సాధనయందు శ్రద్ధ గలిగి, శిథిల ప్రయత్నము గల సాధకుడు అంత్యకాలము నందు సాధన నుండి తొలిగిపోయినచో ఆ సాధకుడు ఎలాంటి గతిని పొందును? ప్రాపంచిక విషయములకు ఆశయ రహితుడు, పరమాత్మ ప్రాప్తి మార్గము నందు మోహితుడైన సాధకుడు చెదిరి, ముక్కలైన మేఘమువలె ఉల్లయ ల్రష్టుడై నశించి పోజాలడు గదా? ఓ కృష్ణా! ఇదే నా సంశయము, నా ఈ సందేహమును మీరే నివారింపగలరు. దీనిని మీరు తప్ప మండెవరునూ నివారింపజాలరు.

భగవానుడిట్లనెను – పార్థా! ఆతడు ఈ లోకమునగాని, పరలోకమునగాని పతన మొందడు. ప్రియతమా! కళ్యాణ కారకమైన కర్మ నాచరించువాడు ఎవడైనా సరే! దుర్గతిని పొందనేరడు. (6/40)

#### అతడు దుర్గతి నొందడు. అయితే ఎచటికి వెళ్ళును?

కొంత సాంసారిక సుఖేచ్చను కలిగియున్న యోగుల్గప్పుడగు సాధకుడు పుణ్య కర్మల నాచరించెడు వారి లోకములకు వెళ్ళి, అచట అనేక సంవత్సరాలు నివసించి, తిరిగి మృత్యు (మర్త్య) లోకమునందలి పవిత్రా చరణముగల త్రీమంతుల ఇంట జన్మించును. మరియు సాంసారిక సుఖేచ్ఛ లేకుండా అంత్యకాలములో ఏ కారణం చేతనైనా యోగుల్గప్పుడైన సాధకుడు, నేరుగా (స్వర్గాదిలోకములకు వెళ్ళకుండా) తత్త్వజ్ఞులగు యోగుల వంశములో జన్మించును. అయితే ఇటువంటి జన్మ కలుగుట ఈ లోకంలో మిక్కిలి దుర్లభమైనది. (6/41,42)

తత్త్వజ్ఞులగు యోగుల వంశంలో జన్మించిన మీదట నేమగును?

కురునందనా! అక్కడ అతనికి ఫూర్వజన్మలో చేయబడిన సాధన – సామ్కగి అనాయాసముగనే లభించును. తిరిగి ఆతడు దానిని సిద్ధింపచేసికొనుటకై తత్పరతతో ఇతోఒధికముగా ప్రయత్నము చేయును. (6/43)

యోగుల వంశంలో జన్మించిన వారల సంగతిని తెలిపినావు, ఇక త్రీమంతుల ఇంట జన్మించినవారి సంగతేమిటి?

భోగముల పట్ల పరవశుడగుతూ కూడా అట్టి యోగభష్టడు పూర్వాభ్యాస కారణంగా పరమాత్మ ప్రాప్తమగుమార్గంవైపు ఆకర్షితుడగును.

అతడట్లు సాధనవైపు ఆకర్షితుడగుటకు గల పూర్వాల్యాస్ శక్తి ఏమిటి? యోగజిజ్ఞాసువే వేదోక్త సకామకర్మలను అత్మికమించగర్గినపుడు, యోగ మునందు లగ్నమై యోగభష్టుడైన సాధకుని గూర్చి చెప్పవలసినదేమున్నది? (6/44)

#### పరమాత్మవైపు ఆకర్షితుడగుటచే నేమగును?

అతిశీర్ఘముగా అతడు సాధనయందు మునిగిపోవును. తద్ద్వారా సకల పాపముల నుండి ముక్తుడై, అనేక జన్మల ద్వారా సిద్ధుడైన ఆ సాధకుడు పరమగతి యగు పరమాత్మను పొందును. (6/45) పరమగతిని పొందిన యోగి గొప్పతనమేమి?

అర్జునా! ఆ యోగి సకామ తపస్సంపన్నులకం లేదను, జ్ఞానుల కం లేచను, కర్మ నిష్యలకం లేచను గూడా (శేష్యడు. కావున నీవు కూడా యోగివి గమ్ము. (6/46)

యోగులలో (శేష్మడైన వాడు ఎవరు?

కుంతీపు[తా! నాయందే అంతఃకరణమును లగ్నమొనర్చి నన్ను [శద్దా భక్తులతో భజించునట్టి వారు యోగులందరిలో కెల్ల [శేష్మడు, (6/47)

> 'ఆత్మ సంయమ యోగము' అనెడు ఆఆవ అధ్యాయము ముగిసెను.

#### ॥ ఓం ్ర్మరమాత్మనే నమం॥

# ఏడవ అధ్యాయము - జ్ఞానవిజ్ఞానయోగము

### త్రీభగవానువాచ

| మయ్యాస్క్రమనా: పార్థ యోగం యుజ్జన్మదాడ్రము       | 1  |    |    |
|-------------------------------------------------|----|----|----|
| అసంశయం సమ్మగం మాం యథా జ్ఞాస్యసీ తచ్చుణు         |    |    | II |
| జ్ఞానం తేఒహం సవిజ్ఞానమిదం వక్ష్యామ్మశేషతః       |    |    |    |
| యర్జ్హాత్వా నేహ భూయోఒన్యత్ జ్ఞాతవ్యమవశిష్యతే    | li | 2  | H  |
| మనుష్యాణాం సహ్యాసేషు కశ్చిద్యతతి సిద్ధయే        |    |    |    |
| యతతామపి సిద్ధానాం కశ్చిన్మాం వేత్తి తత్త్వతః    |    | 3  | 11 |
| భూమిరాపోఒనలో వాయుః ఖం మనో బుద్దిరేవ చ           | t  |    |    |
| అహంకార ఇతీయం మే భిన్నా ప్రకృతిరష్ట్రధా          | JI | 4  | 11 |
| అపరేయమితస్త్వన్యాం ప్రకృతిం విద్ది మే పరామ్     | ı  |    |    |
| జీవభూతాం మహాబాహో యయేదం ధార్యతే జగత్             | II | 5  | H  |
| ఏతద్యోనీని భూతాని సర్వాణీత్యుపధారయ              |    |    |    |
| అహం కృత్స్నస్య జగతః ప్రభవః ప్రలయస్త్రథా         |    | 6  | IJ |
| వుత్తః పరతరం నాన్యత్ కించిదస్త్రి ధనంజయ         | ı  |    |    |
| మయి సర్వమిదం స్టోతం సూత్రే మణిగణా ఇవ            |    | 7  | IJ |
| రసో ఓహమప్పు కౌంతేయ ప్రభాస్మి శశిసూర్యయోః        | 1  |    |    |
| ప్రణమణ సర్వవేదేషు శల్లణ ఖే పౌరుషం నృషు          | Ħ  | 8  | 11 |
| పుణ్యో గంధః పృథివ్యాం చ తేజశ్చాస్మి విభావసా     | ľ  |    |    |
| జీవనం సర్వభూతేషు తపశ్చాస్మి తపస్వీషు            | Ħ  | 9  | 11 |
| వీజం మాం సర్వభూతానాం విద్ది పార్థ సనాతనమ్ ।     |    |    |    |
| బుద్ధిర్బుద్ధిమతామస్మి తేజ స్త్రేజస్పీనామహమ్. 1 |    | 10 | 11 |

బలం బలవతాం చాహం కామరాగవివర్ణితమ్ I ధర్మావిరుద్తో భూతేషు కామోఒస్మి భరతర్హభ 🛙 🕦 🗎 యే చైవ సాత్త్వికా లావా రాజసాస్తామసాశ్చ్ర యే । మత్త ఏవేతి తాన్విద్ధి న త్వహం తేషు తే మయి 🛙 12 🔻 త్రిభిర్గణమయైర్భా వైరేధిం సర్వమిదం జగత్ 1 మోహితం నాభిజానాతి మామేభ్య: పరమవ్యయమ్ 🛭 13 🖺 దైవీ హ్యేషా గుణమయీ మమ మాయా దురత్యయా ! మామేవ యే స్థపద్యంతే మాయామేతాం తరంతి తే ॥ 14 ॥ న మాం దుష్కృతినో మూఢాః ప్రపద్యంతే నరాధమాః ١ మాయయాపప్పొతజ్ఞానా ఆసురం భావమా@తాః ॥ 15 ॥ చతుర్విధా భజంతే మాం జనాః సుకృతినోఒర్జున I ఆర్త్ జిజ్ఞాసురర్హార్డ్ జ్ఞానీ చ భరతర్హభ ॥ 16 ॥ తేషాం జ్ఞానీ నిత్యయుక్త ఏకభక్తిర్విశిష్యతే ! ్డియో హి జ్ఞానినోఒత్యర్థమహం స చ మమ డ్రియః 🛙 17 🗎 ఉదారాః సర్వ ఏవైతే జ్ఞానీ త్వాత్మెవ మే మతమ్ । ఆస్థితః స హి యుక్తాత్మా మామేవానుత్తమాం గతిమ్ ॥ 18 ॥ బహూనాం జన్మనామంతే జ్ఞానవాన్ మాం స్రపద్యతే 1 వాసుదేవః సర్వమితి స మహాత్మా సుదుర్లభః 🛭 19 🖠 కామైస్తైస్తర్భతజ్ఞానాణ బ్రాపద్యంతేఒన్యదేవతాణ 1 తం తం నియమమాస్థాయ స్థకృత్యా నియతా: స్వయా ॥ 20 ॥ మో యో యాం యాం తనుం భక్తః శ్రద్దయార్చితుమిచ్చతి I తస్య తస్వాచలాం శ్రద్ధాం తామేవ విదధామ్యహమ్ 🛭 21 🗈 స తయా శ్రద్ధయా యుక్తః తస్యారాధనమీహతే I లభతే చ తతః కామాన్ మయైవ విహితాన్ హీ తాన్ 🛙 22 🖛

అంతవత్తు ఫలం తేషాం తద్భవత్యల్పమేధసామ్ । దేవాన్ దేవయజో యాంతి మదృక్తా యాంతి మామపి ॥ 23 ॥ అవ్వక్తం వ్యక్తిమాపన్నం మన్యంతే మామబుద్ధయణ ( పరం భావమజానంతో మమావ్యయమనుత్తమమ్॥ 24 ॥ నాహం ప్రకాశః సర్వస్య యోగమాయాసమావృతః। మూఢ్ ఒయం నాభిజానాతి లోకో మామజమవ్యయ్ ॥ 25 ॥ వేదాహం సమతీతాని వర్తమానాని చార్జున । భవిష్యాణి చభూతాని మాం తు వేద న కశ్చన॥ 26 ॥ ఇచ్ఛాద్వేషసముత్థేన ద్వంద్వమోహేన భారత । సర్వభూతాని సమ్మోహం సర్గే యాంతి పరంతప 🛭 27 🗈 యేషాం త్వంతగతం పాపం జనానాం పుణ్యకర్మణామ్। తే ద్వంద్వమోహనిర్ముక్తా భజంతే మాం దృధ్యవతాః ॥ 28 ॥ జరామరణమోక్షాయ మామాగ్రిత్య యతంతి యే 1 తే బ్రహ్మ తద్విదుః కృత్స్నమధ్యాత్మం కర్మ చాఖిలమ్ ॥ 29 ॥ సాధిభూతాధిదైవం మాం సాధియజ్ఞం చ యే విదుః। ప్రయాణకాలేఒపి చ మాం తే విదుర్యుక్తచేతసః॥ 30 ॥

> ఓం తత్సదితి త్రీమద్బగవద్దీతాసూపనిషత్సు బ్రహ్మవిద్యాయాం యోగశాస్త్రే, త్రీకృష్ణార్జునసంవాదే జ్ఞానవిజ్ఞాన యోగో నామ సప్తమోఒధ్యాయః ॥२॥

#### ∥ ఓం ్రీ, పరమాత్మనే నమ∗∥

# ఏడవ అధ్యాయము

కృష్ణా! నీవు తెల్పిన సర్వ్రశేష్మడగు యోగిని నేను కాగలనా? అవశ్యము కాగలవు.

ಎಟ್ಲು?

భగవానుడిట్లనెను – పార్డా! నాయండే చిత్రమునుంచి, నన్నే ఆశ్రయించి, నన్నే భజింపుచూ నీవు నిస్సందేహముగా నా సమ్మగరూపమును తెలియగలవు. ఈ విషయంలో నీవు నామాటను వినుము. నేను నీకు విజ్ఞానముతో కూడిన జ్ఞానమును సంపూర్ణంగా చెప్పెదను. దీనిని తెలియుట వలన నా సమ్మగరూపజ్ఞానము కల్గను. నీకు మనుష్యలోకం (బ్రపంచం)లో తెలియవలసినది మరేదీ మిగిలి యుండదు. (7/1,2)

అదే నిజమైతే మీ సమ్మగరూపము నందరూ ఎందుకు తెలిసికొనరు?

ఇలాంటి సహజ డ్రవృత్తి చాలా తక్కువ మందిలో వుంటుంది. వేలాది మనుష్యులలో ఏ ఒక్కడు మాత్రమే తన డ్రేయస్సును గూర్చి యత్నించును. అట్లు డ్రయత్నించు సిద్ధులలో కూడా ఏ ఒక్కడో నా సమగ్రరూపమును తాత్త్వికంగా తెలిసికొనును. (7/3)

మీ సమ్మగరూపమెట్టిది? దాని మూలకారణమెవరు?

నా అపరా(జడ) ప్రకృతి భూమి, నీరు, అగ్ని, గారీ, ఆకాశము, మనస్సు, బుద్ది, అహంకారము అను నీ ఎనిమిది విధములుగ విభజింపబడినది. దీనికం టే పూర్తిగా భిన్నమైన జీవరూపమగు నా పరా (చేతన) ప్రకృతి గలదు. అది (అహంకార–మమకారముల జేసి) జగత్తును ధరించియున్నది. ఈ అపరా, పరా ప్రకృతుల ద్వారానే సకల ప్రాణులు ఉత్పన్నమగుచున్నవి.

వాస్త్రవమునకు సంఫూర్ణ జగత్తునకు మూలకారణము నేనే; ఏలనన, నానుండే జగత్తు ఉద్భవించినది; నాలోనే లయ మొందుచున్నది. అందుచేత నేను, నేనే అయియున్నాను. ఓ ధనంజయా! నాకన్న వేరొండు కారణము ఏదియూ లేదు. దారముతో గ్రుచ్చబడిన మాలయందు గల మణులలో దారము నందు అంతటా దారమే యున్నట్లు ఈ జగత్తునందంతటా నేనే ఓతబ్రోతమై యున్నాడను. (7/4-7)

ప్రపంచంలో తమరు ఏ రూపాలలో నిండియున్నారు ప్రభూ?

కుంతీఫులా! జలములోని రసమును నేను. సూర్యచంట్రుల వెలుగును నేను. సకల వేదములలో ఓంకారమును నేను. ఆకాశంలో శబ్దమును, మనుష్యులలో ఫురుషార్ధమును, పృథ్విలో పవిత్ర గంధమును, అగ్నియందు తేజస్సును, సర్వ్రప్రాణుల జీవనమును (చేతనాశక్తిని), తాపసుల యందలి తపస్సును నేను. పార్హా! సకల ప్రాణులలో అనాదియైన బీజమును నేను. బుద్ధి మంతులలోని బుద్దిని, తేజోవంతులగు పురుషుల తేజస్సు (బ్రహవము)ను నేనే, బలవంతులగు వారిలో ఆసక్తి, కోరిక (కామ-రాగము)లు లేనట్టి శుద్దమగు బలమును నేను, మనుజులలో\* ధర్మయుక్తమగు కామమును నేను. ఇంకను ఏమని చెప్పను? సాత్త్విక, రాజస, తామస భావములెన్నెన్ని గలవో, అవన్నియునూ నావల్లనే కలుగును. కాని అవి నాయందుగాని, నేను వానియందు గాని లేను. అనగా వాని నుండి నేను పూర్తిగా నిర్లిప్తంగా, అతీతంగా ఉన్నాను. (7/8-12)

ఒకవేళ ఇలాంటి మా ఓ పున్నట్లయితే అందరూ తమరిని ఈవిధంగా ఎందుకు తెలిసికెనరు?

వారలు కేవలము త్రివిధ గుణముల వలన మోహితులగుచున్నారు. అనగా ఈ జగత్తునందు వారు ఫుట్టుచూ – గిట్టుచూ యుండెదరు. ఫుట్టు – చావులకే పరిమితమయ్యేదరు. అందుచేత త్రిగుణములకు అతీతుడను, అవినాశిని యగునన్ను తెలియజాలరు. (7/13)

అయినచో నిన్ను ఎవరు ఎరుగుదురు?

నా ఈ త్రిగుణాత్మకమైన మాయ కడు దుస్తరమైనది. ఈ మాయకు విముఖులై ఎవరైతే నన్ను మాత్రమే శరణు కోరెదరో, వారే ఈ మాయను దాటి పోయెదరు. అనగా నా కృప వలన మాయను తరించి నన్ను తెలిసికొనెదరు. (7/14)

ఇది నిజమైతే అందరూ నీ శరణు కోరుట లేదెందుకు?

అసుర భావము నాశ్రయించిన మూఢ జనులు, మాయచేత జ్ఞానము కప్పబడినవారగు నీచ మానవులు, దుష్ట్రలయిన వారలు నా శరణు గోరరు. (7/15)

<sup>\*</sup> ధర్మనీర్ణయము మనుష్యుల కొరకే గావి, మనుష్యేతర బ్రాణులయిందు ధర్మ విధానము శాసించబడదు.

అట్లయిన వీ శరణు కోరువారెవరు ప్రభూ?

భరతవంశ (శేష్మడవగు ఓ అర్జునా! ఆర్తులు, అర్దార్ధులు, జిజ్ఞాసువులు, జ్ఞానులు ((పేమభక్తులు) ఈ నాలుగు విధములైన ఉత్తమకర్మలొనర్చు భక్తులు నన్ను భజించెదరు. అనగా నా శరణు గోరెదరు. (7/16)

ఈ నలుగురిలో (శేష్మరు ఎవరు?

అనన్య ైపేమ భక్తి గలిగియున్న జ్ఞాని ైశేష్యడు. ఎందుకనగా? అతడు కేవలము నాయందే చరించును. అందుచేత నేను అతనికి, ఆతడు నాకు అత్యంత డ్రియుడు. (7/17)

ఇతర భక్తులెవరూ (శేష్యలు కారా? వారందరును ఉదారులే. (శేష్యలే.

(7/18)

అయిన, ్పేమ భక్తుని గొప్పతనమేమి?

్రేమ భక్తుడు నా ఆత్మ స్వరూపుడే. ఏలయన, అత్యుత్తమ గతి స్వరూపినగు నా యందే అతడు చరించును. చక్కగా స్థిరముగా నాయందే నిలిచియుండును. అనగా ఆర్తునకు తన దుణుము దూరం కావాలి అను కోరిక యుండును; జిజ్ఞాసువునకు తత్త్వము తెలిసికొను యిచ్చకూడా ఉన్నది. కాని జ్ఞానియగు (చేమభక్తునకు మాత్రము ఏవిధమైన ఎలాంటి కోరికా లేదు అని తాత్పర్యము. (7/18)

జ్ఞాన (్రేమ) భక్తునకు ఇంతటి గొప్పతనమేల?

అనేక జన్మల అంతిమమగు మనుష్య జన్మను పొంది నా శరణుగోరి సర్వము వాసుదేవుడే యని యిట్లు అనుభవించగల మహాత్కులు ఈ ట్రపంచంలో మిక్కిలి దుర్లభము కదా!. (7/19)

ఇటువంటి చేమ భక్తుడు కాకపోవుటలో గల కారణమేమిటి?

రకరకములైన కోరికల కారణంగా 'సర్వము వాసుదేవమయ'మనెడు జ్ఞానము కప్పివేయబడినట్టి మనుష్యులు తమ స్వభావము చేత నియంత్రింపబడినవారై నా శరణు కోరక (నన్ను వదిలి) ఇతర దేవతల శరణు జొచ్చెదరు అనగా ఆ దేవతలను ఉపాసించుటలో నిమగ్నమయ్యేదరు. (7/20)

వారిని నీవు నీవైపు ఏల ఆకర్షించకుందువు?

మనుష్యుల కివ్వబడిన స్వేచ్ఛను (స్వతంత్రమును) నేను లాగుకొనను. అంతేగాక, ఏ మనుష్యుడు ఏ ఏ దేవతను శ్రద్ధా పూర్వకంగా పూజించునో, ఆ యా దేవతలపట్ల నేను అతని శ్రద్ధను దృఢముగా జేసెదను. అతడునూ అదే శ్రద్ధాయుక్తుడై దేవతలను సకామభావముతో ఆరాధించును.

కాని వారికి ఆ ఉపాసన ద్వారా ఏ ఫలము లభించునో, అది నా ద్వారా నిర్ణయింపబడినదే లభింపగలదు! అయితే సకామ భావయుక్తంగా దేవతల నారాధించు కారణంగా ఆ అల్పబుద్ధులకు అంతముగల అనిత్యమైన ఫలమే లభించును. వారికి నా ప్రాప్తి లభింపదు. వారలు ఎక్కువ కెక్కువగా దేవతల పునరావర్తి లోకములకు వెళ్లవచ్చును. కాని, నా భక్తులు మాత్రము నన్నే చేరుకొందురు. (7/21,22,23)

నీ భక్తులకు నీవు ప్రాప్తించినపుడు, అందరూ నీ భక్తులే కావలెను కదా?

మిత్రమా ! వారు నా యొక్క అవినాశి (శాశ్వితత్త్వ) భావమును గుర్తించకుండా నన్ను సాధారణ మనిషిగానే భావించుచున్నారు. కనుక వారు నాభక్తులుగా ఎట్లు కాగలరు? (7/24)

వారలు నీ పరమ లావమును గుర్తించరు సరే; వారి యందు దయతో నీవే నీ నిజ రూపముతో ప్రత్యక్షము ఏలకావు?

ఆ మూఢ జనులు నన్ను జన్మలేని వానిగా, అవినాశిగా సమ్మతించనపుడు నేను కూడా యోగమాయతో ఆచ్ఛాదింపబడి అడ్డు తెరతో దాగి యుండెదను. కనుక వారి ముందు నిజ స్వరూపముతో బ్రత్యక్షము గాను. (7/25)

ఆ యోగమాయ యొక్క అద్దు తెర మీ ముందు కూడా ఉండవచ్చును గదా?

లేదు. అర్జునా! భూత, భవిష్యద్వర్తమ్షానములందు కలుగు సంఫ్రూర్ల ప్రాణులను గూర్చి నేనెరుగుదును. కానీ, మాయా మోహితులగు జీవులు నన్ను మాత్రము తెలిసికొన జాలరు. (7/26)

నిన్ను తెలియక పోవుటలోగల ముఖ్య కారణమేముండును?

ఓ పరంతపా! ఇచ్చా, ద్వేషముల నుండి ఉత్పన్నమైనవి ద్వంద్వ మోహములు. ఈ ద్వంద్వమోహముల వల్లనే మనుష్యులు జగత్తులో జన్మమరణముల నొందుచుండెదరు. (7/27) అయితే అందరూ ద్వంద్వ మోహములతో మోహితులయ్యేదరా?

లేదు. పుణ్య కర్ములగు ఏ మనుష్యుల పాపము నశించి పోయినదో, అట్టి వారలు ద్వంద్వమోహ రహితులయ్యెదరు. మరియు దృఢ (వతులై నా భక్తిలో లీనమయ్యెదరు. (7/28)

దృఢ వ్రతులై (నీ భజన యందు లీనమగు) నీభక్తిని గలిగి యుందుచో నేమగును?

జరా – మరణముల నుండి ముక్తి సొందుటకై నన్ను మాత్రమే ఆశ్రయించి బ్రామత్నించెడు వారలు బ్రహ్మమును, అధ్యాత్మమును, సంపూర్ణ కర్మను తెలిసికొందురు. వారలు అధిభూత, అధిదైవ, అధియజ్ఞ సహితముగా నన్ను అనగా నా సమ్మగ స్వరూపమును (వాసుదేవః సర్వమ్ అని) తెలియుదురు. అంతేగాక, అంత్యకాలమున వారు నన్ను చేరుకొనెదరు. (7/29,30)

> జ్ఞానవిజ్ఞాన యోగము అనెడు ఏడవ అధ్యాయము ముగిసెను.

#### ॥ ఓం త్రీపరమాత్మనే నమం॥

# ఎనిమిదవ అధ్యాయము - అక్షర్మబహ్మమోగము

#### అర్జున ఉవాచ

కిం తద్ద్రహ్మ కిమధ్యాత్మం కిం కర్మ పురుషోత్తమ ! అధిభూతం చ కిం ప్రోక్తమధిదైవం కిముచ్యతే ॥ 1 ॥ అధియజ్ఞు కథం కోఒత్ర దేహేఒస్కిన్ మధుసూదన ! ద్రయాణకాలే చ కథం జ్ఞేమోఒస్ నియతాత్మభిం ॥ 2 ॥ త్రీభగవానువాచ అక్షరం బ్రహ్మ పరమం స్వభావోఒధ్యాత్యముచ్యతే ! భూతభావోద్భవకరో విసర్గు కర్మసంజ్ఞితం ॥ 3 ॥ అధిభూతం క్షరో భావు పురుషశ్చాధిదైవతమ్ !

అధియజ్హోబహ మేవాత్ర దేహే దేహభృతాం వర II 4 II

అంతకాలే చ మామేవ స్మరన్ముక్ప్వా కలేవరమ్ I

యః ప్రాయాతి సమద్భావం యాతి నాస్తృత సంశయః ॥ 5 ॥

యం యం చాపి స్మరన్ భావం త్యజత్యంతే కలేవరమ్ I

తం తమేవైతి కౌంతేయ సదా తద్భావభావిత: ॥ 6 ॥

తస్మాత్ సర్వేషు కాలేషు మామనుస్మర యుధ్య చ ।

మయ్యర్పితమనోటుద్దిః మామేవైష్యస్యసంశయమ్ ॥ 7 ॥

అభ్యాసయోగయుక్తేన చేతసా నాన్యగామినా I

పరమం పురుషం దివ్యం యాతి పార్ధానుచింతయన్ ॥ 8 ॥

కవిం పురాణమనుశాసితారమ్ అణోరణీయాంసమనుస్మ రేద్యః I సర్వస్య ధాతారమచింత్యరూపమ్ ఆదిత్యవర్ణం తమసః పరస్తాత్ ॥ 9 ॥

ప్రమాణకాలే మనసాచలేన

భక్త్యా యుక్తో యోగటరోన చైప ।

ల్రువోర్మధ్యే ప్రాణమావేశ్య సమ్యక్

స తం పరం పురుషముపైతి దివ్యమ్ ॥ 10 ॥

యదక్షరం చేదవిదో వదంతి విశంతి యద్యతయో వీతరాగాః। యదిచ్చంతో బ్హ్మాచర్యం చరంతి తత్తే పదం సంగ్రాహేణ ప్రవక్ష్యే။ 11 ॥ సర్వద్వారాణి సంయమ్య మనో హృది నీరుధ్య చి! మూర్హ్న్యాధాయాత్మనః స్రాణమాస్థితో యోగధారణామ్ ॥ 12 ॥ ఓమిత్యేకాక్షరం బ్రహ్మ వ్యాహరన్మామనుస్మరన్ 1 యః ప్రాయాతి త్యజన్దేహం స యాతి పరమాం గతిమ్ ॥ 13 ॥ అనన్యచేతాః సతతం యో మాం స్మరతి నితృశః I తస్వాహం సులభః పార్హ నిత్యయుక్తన్య యోగినః॥ 14 ॥ మాముపేత్య పునర్జన్మ దుఃఖాలయమశాశ్వతమ్ I నాప్నువంతి మహాత్మానః సంసిద్ధిం పరమాం గతాః॥ 15 ॥ ఆల్రహ్మభువనాల్లోకాశ పునరావర్తినో ఒర్జున 1 మాముపేత్య తు కౌంతేయ పునర్జన్మ న విద్యతే 🛭 16 🖫 సహ్మాసయుగపర్యంతమహర్యద్ర్రహ్మణో విద్దుః 1 రాత్రం యుగసహుసాంతాం తేఒహోరాత్రవిదో జనాః ॥ 17 ॥ అవ్యక్తార్వుక్షయణ సర్వాణ (పభవంత్యహరాగమే 1 రాత్ర్యాగమే ప్రతీయంతే తతైవావ్యక్షసంజ్ఞతే 🛭 18 🗈 భూత్రగాము స ఏవాయం భూత్వా భూత్వా ప్రదీయతే 1 రాత్ర్యాగమేఒవశః పార్థ ప్రభవత్యహరాగమే 🛭 19 🔻 పరస్తస్మాత్తు భావో ఒన్యా ఒవ్యక్తో ఒవ్యక్తాత్ సనాతనః ١ యు స సర్వేషు భూతేషు నశ్యత్సు న వినశ్యతి॥ 20 ॥ అవృక్తో ఒక్షర ఇత్యుక్తు తమాహు పరమాం గతిమ్ 1 యం స్రాహ్య న నివర్తంతే తద్వామ పరమం మమ ॥ 21 ॥

పురుషః స పరః పార్థ భక్త్వా లభ్యస్త్వనన్నయా I యస్యాంతఃస్థాని భూతాని యేన సర్వమీదం తతమ్ 🛙 22 🗈 య్మత కాలే త్వనావృత్తిమావృత్తిం చైవ యోగినః ( ్రాయాతా యాంతి తం కాలం వక్ష్యామి భరతర్హభ 🛙 23 🖡 అగ్నిర్డ్వోతిరహః శుక్లః షణ్మాసా ఉత్తరాయణమ్ ౹ తత్ర ప్రయాతా గచ్చంతి బ్రహ్మ బ్రహ్మవిదో జనాః 🛙 24 🗈 ధూమో రాత్రిస్తరా కృష్ణ షణ్మాసా దక్షిణాయనమ్ I తత్ర చాంద్రమసం జ్యోతిర్యోగీ ప్రాప్య నివర్తతే ॥ 25 ॥ శుక్లకృష్ణ గతీ హ్యాతే జగతః శాశ్వతే మతే। ఏకయా యాత్యనావృత్తిమన్యయావర్తతే పునః 🛭 26 🗈 మైతే సృతీ పార్థ జానన్ యోగీ ముహ్యతి కశ్చన 1 తస్మాత్ సర్వేషు కాలేషు యోగయుక్తో భవార్జున ॥ 27 ॥ వేదేషు యక్షేషు తపస్సు చైవ దానేషు యత్పణ్యఫలం ప్రదిష్టమ్ I అత్యేతి తత్పర్వమీదం విదిత్వా యోగీ పరం స్థానముపైతి చాద్యమ్ ॥ 28 ॥

> డం తత్సదితి త్రీమదృగవద్గీతాసూపనిషత్సు బ్రహ్మవిద్యాయాం యోగశాడ్మే, త్రీకృష్ణార్జునసంవాదే అక్షరబ్రహ్మియోగో నామ అష్టమోఒధ్యాయః శరశి

#### ॥ ఓం ్రీపరమాత్మెనే నమ∗॥

## ఎనిమిదవ అధ్యాయము

అర్జునుడిట్లనెను - ఓ పురుషోత్తమా! మీరు ఇప్పడే మీ ఆశ్రిత జనుల ద్వారా తమ బ్రహ్మము, అధ్యాత్మము మొదలగు సమ్మగ రూపమును తెలియునట్టి సంగతి తెలిపితిరి. అయితే బ్రహ్మ మనగా నేమిటో తెలియ గోరుచున్నాను?

భగవానుడిట్లనెను – ఆ పరమ అక్షరమును అనగా నిర్గణ నిరాకార పరమాత్మను బ్రహ్మమనెదరు.

అధ్యాత్మమన నేమి?

జీవుల ఉనికేని (స్ట్రితిని) అధ్యాత్మమనెదరు.

కర్మ ఏమిటి?

సృష్ట్యాది యందు 'నేనొక్కడినే అనేక రూపములనగుదునుగాక' యనెడు నా సంకల్ప రూప త్యాగమే కర్మ (ఆదికర్మ) యనబడును.

భగవన్! అధిభూతమను పేరుతో ఏమి చెప్పబడినది?

అర్జునా! నశించునట్టి పదార్ధములు అన్నియు అధిభూతములు.

అధిదైవమని దేనిని అందురు?

సృష్టి ప్రారంభములో తొలుదొల్తగా అవతరించెడు హిరణ్యగర్భ బ్రహ్మయే అధిదైవము.

ఈ దేహమునందు అధియజ్ఞుడు ఎవరు?

ఈ మనుష్య శరీరమునందు అంతర్యామి రూపమున నేనే అధి యజ్ఞుడనై యున్నాను.

భగవన్! అంత్యకాలమున మీరు ఎట్లు గుర్తుకు రాగలరు?

అంత్యకాలమున నన్ను స్మరించుచు శరీరమును విడుచువాడు నన్నే పొందుచున్నాడు. అర్జునా! ఇందులో సందేహం లేదు. (8/1–5)

1 1020 1 The THE ( SCAL )

అంత్యకాలములో నిన్ను స్మరించినచో నిన్ను పొందవచ్చును. కాని నిన్ను స్మరించనిచో?

కుంతీపుత్రా! ఈ మానవుడు అంతిమ సమయంలో ఏ యే భావమును స్మరిస్తూ దేహత్యాగము జేయునో, అతడా భావముతో ఎల్లవేళల ప్రభావితుడగుతూ, అట్టి భావమునే పొందుచున్నాడు. (8/6)

అటులయినచో, అంత్యకాలమునందు నీ స్మృతి ఉందుటకై ఏమి చేయాలి?

వీవు, నీ మనోబుద్దులను నా యందే అర్పించి సర్వకాల, సర్వావస్థల యందు నన్నే స్మరించుచూ (సర్వవేళల) కర్తవ్య కర్మలను కూడా ఆచరించుము.

దీనితో నేమగును?

నీవు నన్నే పొందగలవు. (8/7)

ఏ స్వరూపముతో నిన్ను చింతించారి, ప్రభూ?

సగుణ నిరాకారము, నిరుణ నిరాకారము, సగుణ సాకారము లని త్రివిధ స్వరూపములు. వీనిలో ముందుగా నేను సగుణ నిరాకారమును చింతించు విధానమును తెలిపెదను. పార్యా! సావధానముగా వినుము. అభ్యాస యోగయుక్తుడై అనన్య చిత్తముతో, పరమ పురుషుని (నాయొక్క సగుణ నిరాకార స్వరూపమును) చింతనము జేయుచు ఎవడు తన శరీరమును విడిచి వెళ్ళునో, అతడు నా యొక్క ఆ స్వరూపమునే పొందును.

#### ఆ స్వరూపము ఎట్లున్నది, కృష్ణా?

అతడు సర్వజ్ఞడు, సర్వమునకు ఆదియైన వాడు (అనాది) సమస్తమును శాసించువాడు, సూక్ష్మైతి సూక్స్ముడు, సకలమును ధారణ పోషణ చేయువాడు. అచింత్య స్పరూపుడు, అజ్ఞానాంధకార రహితుడు. సూర్యునివలె ప్రకాశస్వరూపుడు. ఇట్టి స్వరూపమును చింతించునట్టి భక్తియుక్తుడగు పురుషుడు అంత్య కాలమున యోగబలము చేత నిశ్చలమైన మనస్సుతో తన ప్రాణములను భృకుటి మధ్యన చక్కగా నిరిపి, శరీరమును త్యజించి ఆ పరమ దివ్య పురుషుని చేరుకొనును. (8/9,10)

[ 1028 ] गी० मा० (तेलुग्) 4 B

నేను మీ సగుణ నిరాకారమును చింతించువిధమును విన్నాను, ఇక నిర్మణ - నిరాకారమును చింతించుెటట్లు?

వేదవేద్యులగు వారలు దేనిని అక్షరమని యందురో, రాగరహితులగు యతులు (సన్స్యాసులు) దేనిని పొందెదరో, దేనిని పొందుట కై బ్రహ్మచారులు బ్రహ్మచర్యమును పాటించెదరో, అట్టి పదమును పొందు సంగతిని సంక్రిష్ణముగ చెప్పెదను. ఏ సాధకుడు అంత్యకాలమున సర్వేంద్రియములను నిగ్రహించి మనస్సును హృదయమందు స్థాపించి, (పాణములను మస్తిష్కమునందు ధరించి, 'ॐ' అను ఏకాక్షర బ్రహ్మనుచ్చరించుచు, నా నిర్గుణ నిరాకార స్వరూపమును చింతించుచు దేహమును పదిలివేయునో, అట్టి సాధకుడు పరమగతిని చేరుకొనును. (8/11,12,13)

నిరాకారమును చింతించు రీతిని నేను విన్నాను, ఇక సగుణ సాకారమును చింతించు వారందరికి మీరెట్లు సులభసాధ్యులు?

పార్డా! ఏ మనుష్యుడు అనన్య చిత్తుడై నిత్యనిరంతరము నన్నే చింతించుచు, ఎల్లప్పడు నాలో నిమగ్నుడై యుండునో, అతడే యోగి. ఆ యోగికి నేను సులభుడను అనగా అతనికి నేను సులభముగనే లభ్యము కాగలను. (8/14)

భగవాన్! నీ ప్రాప్తి వలన ఏమగును?

ఏ మహాత్కులు నా పరమ్రాపేమను పొంది, తద్ద్వారా నన్ను పొందుచున్నారో, అట్టి వారలు (ప్రతిక్షణము నగించునట్టి) క్షణభంగురమైన దుఃఖములకు నిలయమగు పునర్జన్మను పొందజాలరు. (8/15)

అయితే పునర్జన్మ ఎవరికి కలుగును?

అర్దునా! బ్రహ్మలోక పర్యంతము గల లోకములన్నీ కూడా పునరావృతి గలవి. అందుచేత ఆ లోకములకు వెళ్ళిన మీదట మరల రావలసి వచ్చును. అనగా మళ్ళీ జన్మ నెత్తవలసియే యుంటుంది. కానీ నన్ను చేరిన పిదప పునర్జన్మ అంటూ ఉండదు. (8/16)

ఆ లోకములు పునరావర్తులెందుకగును? కాలావధికి లోబడినవగుటచే. (8/16)

ఆ అవధి ఏమిటి చ్రభూ?

వేయి చతుర్ యుగములు బ్రహ్మకు ఒక దినము. అట్లే వేయి చతుర్

యుగములు బ్రహ్మకు ఒక రాత్రి యగును. బ్రహ్మ పగలు (దినము) ప్రారంభమగులతో అనగా నిద్రమండి బ్రహ్ము జాగృతము కాగా బ్రహ్ము యొక్క సూక్ష్మ శరీరము నుండి ప్రాణులు ఉత్పన్నమగుచున్నవి. అటులే బ్రహ్మకు రాత్రి కాలారంభములో అనగా బ్రహ్ము నిద్రించిన మీదల బ్రహ్ముయొక్క సూక్ష్మశరీరము నందే సకల ప్రాణులు అయమగుచున్నవి. (8/17,18)

అవి మాటి మాటికి ఎందుకు జనన మరణముల నొందుచున్నవి కృష్ణా?

పూర్వస్పష్టిలో నున్న ప్రాణి సముదాయమే తమ రాగద్వేష స్వభావ మునకు లోబడి బ్రహ్మ పగటి కాలమున మాటిమాటికీ ఉత్పన్నమగును. మరల బ్రహ్మరాత్రి సమయమున అతని యందే లీనమగును. (8/19)

ప్రభూ! అవ్యక్తము (బ్రహ్మయొక్క సూక్ష్మైశరీరము)న కంేట కూడా రేష్ఠమైనది, ఎప్పడు కూడా నశించనటువంటిది వేరొకటి కలదా?

అవును, అర్జునా! ఉన్నది. ఆ బ్రహ్మ కన్స్తా (శేష్ఠమగు మరొక నిత్య నిరంతరము సనాతనమగు అవ్యక్తము ఏది కలదో, అది సకలము నశించిన మీదట గూడా తాను నశింపదు. దానినే అవ్యక్తము, అక్షరము, పరమగతి అని యందురు. అయ్యది పొందిన మీదట జీవులు తిరిగి రారు. అదియే నా పరమధామము (స్వరూపము) అని ఎరుగుము. (8/20,21)

ఆ పరమధామమును పొందు టెట్లు?

పార్ధా! సంఫూర్డ్ల జగత్తు ఎవని అంతర్గతమైయున్నదో, ఎవని చేత ఈ జగమంతయు నిండియున్నదో, అట్టి పరమ పురుషుడు అనన్య భక్తితో లభ్యమగును. (8/22)

అన్యమైన సంబంధముండక పోవుటచే, అన్యమైన సంబంధముండుటచే ఏమగును?

ఇతరమగు సంబంధము లేకుండా యే మార్గము ద్వారా వెళ్లిన ప్రాణి తిరిగి రాకుండునో మరియు ఇతర సంబంధములు ఎరిగి ఏ మార్గముగుండా వెళ్ళిన ప్రాణి తిరిగి వచ్చునో, ఆ రెండు మార్గములను గూర్చి తెలిపెదను. (8/23)

#### కేశవా! ఆ రెండు మార్గములేవి?

ఏ మార్గమున అగ్ని, దినము, శుక్లపక్షము, ఉత్తరాయణము యొక్క అభిమాన దేవతలుందులో, దేహమును వదలి ఆ మార్గము గుండా వెళ్ళునట్టి బ్రహ్మ వేత్తలు తిరిగి రారు మరియు ఏ మార్గమున ధూమ, రాత్రి, కృష్ణపక్ష, దక్షిణాయన అభిమాన దేవతలుందులో, ఆ మార్గము ద్వారా పై లోకములకు వెళ్ళిన బ్రహ్మతికి లోబడిన జీవులు (అచటి సుఖములు అనుభవించి) మరల తిరిగి వచ్చెదరు. (8/24,25)

#### ఈ రెండు మార్గములు ఎప్పటినుండి ప్రారంభమైనవి?

జీవులకు చెందిన ఈ రెండు మార్గములు అనాదిగా నున్నవి. అందులో శుక్ల మార్గము ద్వారా వెళ్ళిన వారు తిరిగి రావలసిన పనిలేదు. కాగా కృష్ణ మార్గము గుండా వెళ్ళిన వారు తిరిగి రావలసి యుండును.(8/26)

#### భగవన్! తిరిగి రాకుండా నుండుటై ఏమి చేయాలి?

ఈ రెండు మార్గముల నెరిగిన ఏ యోగి కూడా జగత్తునందు మోహమునొందడు, కావున ఓ అర్బనా! నీవు యోగివి కమ్ము అనగా జగత్తునందు ఎల్ల వేళల నిర్లిప్తముగా నుండుము. (8/27)

#### ఓ కృష్ణి! మోగి చుగుటతో ఏమగును?

అర్జునా! పేదములు, యజ్ఞము, తపస్సు, దానములందు చెప్పబడిన పుణ్య పలమును అధిగమించి యోగియైనవాడు ఆదిస్ధానమును అనగా సనాతనమైన పరమ పదమును పొందుచున్నాడు. (8/28)

> 'అక్షర బ్రహ్మయోగము' అనెడు ఎనిమిదవ అధ్యాయము ముగి సెను.

# ∥ఓం ్రీపరమాత్మెనే నవస∗∥

# తొమ్మిదవ అధ్యాయము రాజవిద్యా రాజగుహ్యయోగము

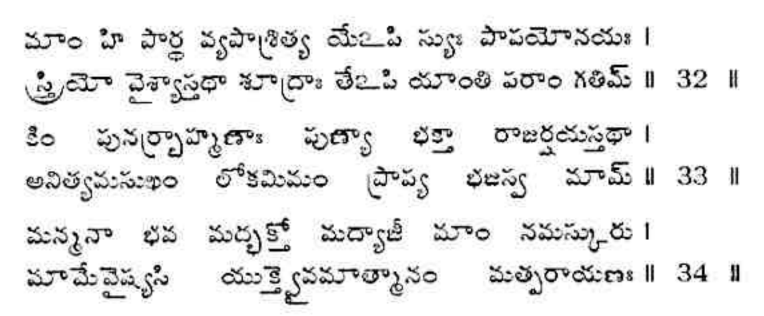
#### *ಹ್ರಿಭಗವಾನುವಾ* చ

| ఇదం          | తు             | ತ                   | గుహ     | ్వతమం      | చ్రప్ర       | క్ష్యామ్య        | నసూ          | యవే      | Ĭ  |    |    |
|--------------|----------------|---------------------|---------|------------|--------------|------------------|--------------|----------|----|----|----|
| జానం         | విజ్ఞా         | నసహి                | ಶ೦ ಜ    | ఎద్జ్హాలె  | ್ಪ್ ಮ        | <u>ૄક્ષું</u> ું | -೧೯೩೪        | భాత్     | n  | ı  | 11 |
|              |                |                     |         |            | పఓ           |                  |              |          |    |    |    |
| ్షపత్వక్ష    | ్తు<br>స్థాపగవ | 00                  | ధర్మ్య  | ວັ స       | సుఖం         | ಕರ               | మవ్య         | యమ్      | H  | 2  | 11 |
| లుశదర        | ్<br>హౌనౌక     | S.                  | పురుష   | 0          | ధర్మస్కా     | ડ્રૅંડ્ર         | పర           | ంతప      | ţ. |    |    |
| అమ్రాజ       | S              | మాం                 | , వి    | వర్తంతే    | మృ           | త్యుసం           | సారవ         | ర్త్మని  | 11 | 3  | 11 |
|              |                |                     |         |            | 0            |                  |              |          |    |    |    |
| మత్ ని       | గ్లాని         | సర్వ                | భూతాన   | ১ న        | <b>ಎ್</b> ೪  | ro               | <b>తేష్య</b> | వస్థీతః  | 11 | 4  | 11 |
|              |                |                     |         |            | సశ్య మే      |                  |              |          |    |    |    |
| భూత          | భృన్న          | చ                   | భూత     | స్త్రా     | బమాతా        | ్మ భ             | గాతల         | ాచనః     | ı  | 5  | il |
| యథా          | కాశసి          | <b>కో</b>           | నిత్యం  | వార        | టుః స        | గ్రత్మన          | ే వ          | ుహాన్    | 1  |    |    |
| తథా          | e<br>X         | ರ್ಗ್ಪಾಣಿ            | భ       | ాతాని      | మత           | ప్పేసీక          | ತ್ಯುಏಧ       | ారయ      | Ħ  | 6  | H  |
| సరఁభ         | ూతా:           | ລື<br>ສາ            | ంతేయ    | [పక్చక     | ుం య         | ಾಂತಿ             | మావి         | ుకామ్    | 3  |    |    |
| కల్పక్ష      | ಮೆ             | ٣).                 | నస్తాని | ر ع<br>غو  | ్పావా        | విస              | ృణామ         | ్యహమ్    | ı  | 7  | H  |
| ເລັ້ອາຊີ     | 90             | స్వార్హ             | ువషభ    | ر ي        | స్పజామి      | పు               | నః           | పునః     | 1  |    |    |
| భూత          | గ్రామ          | మిమం                | , .     | కృత్స్మికి | ు<br>మవశం    | رخ               | కృతేర్మ      | ్రశాత్   | IJ | 8  | tt |
| న చ          | ు<br>వ వ       | ూం                  | తాని    | కర్నాణ     | ి నిబ        | ధ్నంతి           | ధన           | ంజయ      | T  |    |    |
| ఉదా <u>్</u> | ునవద           | ాసీనవ               | సక్తం   | •          | <b>లే</b> షు | ē₹               | 3            | కర్మసు   | U  | 9  | 11 |
| మయ           | ాధ్య           | ရ <del>ှိ</del> မှာ | (పక్ప   | වීඃ        | సూయ          | <b>ම්</b>        | సచరా         | చరమ్     | 1  |    |    |
| హేతు         | నానే           | <u>ـ</u> ـ<br>۲     | 3       | కొంతేం     | ప            | 22               | గద్విప       | ರಿವರ್ತತೆ | H  | 10 | ľ  |



అవజానంతి మాం మూఢా మానుషీం తనుమా<sub>(</sub>శితమ్ I పరం భావమజానంతో మమ భూతమహేశ్వరమ్ 🛭 11 🕫 మోఘాశా మోఘకర్మాణో మోఘజ్జానా విచేతసః। రాక్షస్ట్రీమాసురీం చైన ప్రకృతిం మోహీనీం త్రితా: 112 11 మహాత్మానస్తు మాం పార్థ దైవీం ప్రకృతిమాత్రితా: 1 భజంత్యనన్నమనసో జ్ఞాత్వా భూతాదిమవ్యయమ్ ॥ 13 ॥ సతతం కీర్తయంతో మాం యతంతశ్చ దృధ్భవతాః ١ నమస్యంతశ్చ మాం భక్త్యా నిత్యయుక్తా ఉపాసతే 🛙 14 🗈 జ్ఞానయజ్ఞేన చాప్యన్యే యజంతో మాముపాసతే। ఏకత్వేన పృథక్త్వేన బహాధా విశ్వతోముఖమ్ 15 ॥ అహం క్రతురహం యజ్ఞు స్వధాహమహమౌషధమ్ 1 మంత్రో ఒహమహామేవాజ్యమహమగ్నిరహం హాతమ్ ॥ 16 ॥ పితాహమస్య జగతో మాతా ధాతా పితామహు। చేద్యం పవిత్రమోంకార బుక్సామ యజారేవ చ 🛭 17 🗓 గతిర్భర్తా బ్రభుణ సాక్ష్ నివాసణ శరణం సుహ్పత్ 1 ప్రభవః ప్రలయః స్త్రానం నిధానం బీజమవ్యయమ్ ॥ 18 ॥ తపామ్యహమహం వర్షం నిగృహ్హమ్ముత్సృజామి చ 1 అమృతం చైవ మృత్యుశ్ర సదసచ్చాహమర్జున 🛭 19 🗈 టైబెద్యా మాం సోమపాః పూత పాపా యక్షైరిష్మ్పై స్పర్గతిం ప్రార్థమంతే। తే పుణ్యమాసాద్యస్థురేంద్రలోకమ్ అశ్నంతి దివ్యాన్ దివి దేవభోగాన్ ॥ 20 ॥

తే తం భుక్త్వా స్పర్గలోకం విశాలం క్రీణే పుణ్యే మర్త్యలోకం విశంతి I ఏవం త్రయీధర్మమనుస్తపన్నా గతాగతం కామకామా లభంతే 🛙 21 🖠 అనన్యాశ్చింతయంతో మాం యే జనాః పర్యుపాసతే। తేషాం నిత్యాభియుక్తానాం యోగక్షేమం వహామ్యహమ్ ॥ 22 ॥ యేఒప్పన్యదేవతా భక్తా యజంతే (శద్దయాన్వితా:। తేఒపి మామేవ కౌంతేయ యజంత్యవిధిపూర్వకమ్ ॥ 23 ॥ అహం హి సర్వడుజ్ఞానాం భోక్తా చ డ్రాభురేవ చ౹ తు మామభిజానంతి తత్త్వేనాతశ్చ్యవంతి తే॥ 24 ॥ యాంతి దేవ్రవతా దేవాన్ పిత్స్తాన్యాంతి పితృద్ధతాః! భూతాని యాంతి భూతేజ్యా యాంతి మద్యాజినోఒపి మామ్။ 25 ॥ పత్రం ఫుష్పం ఫలం తోయం యో మే భక్త్యా ప్రయచ్చతి ! భక్త్యుపహృతమశ్నామి ప్రచుతాత్మనః 🛭 26 🗈 తదహం యత్కరోషి యదశ్నాసి యజ్ఞహోషి దదాసి యత్ 1 యత్తపస్యసి కౌంతేయ తత్కురుష్వ మదర్పణమ్ ॥ 27 ॥ శుభాశుభఫలైరేవం మోక్ష్యసే కర్మబంధనై: I సన్స్యాసయోగయుక్తాత్మా విముక్తో మాముపైష్యసీ ॥ 28 ॥ సమోఒహం సర్వభూతేషు న మే ద్వేష్యోఒస్తి న టిందుణ 1 యే భజంతి తు మాం భక్త్యా మయి తే తేషు చాష్యహామ్ 🛭 29 ॥ అపి చేత్పుదురాచారో భజతే మామనస్యభాక్ I సాధురేవ స్మంతవ్యః సమ్యగ్వ్యవసీతో హి సః॥ 30 ॥ క్రిపైం భవతి ధర్మాత్మా శశ్వచ్చాంతిం నిగచ్చతి I కౌంతేయ ప్రతిజానీహి న మే భక్తః ప్రణశ్యతి II 31 II



ఓం తత్సదితి . శ్రీమర్భగవద్గీతాసూపనిషత్సు బహ్మవిద్యాయాం యోగశా.స్త్రే, శ్రీకృష్ణార్జునసంవాదే రాజవిద్యారాజగుహ్యయోగోనావు నవమో2.ధ్యాయః IIF II

\* \* \*

∥ఓం ౖశ్రీపరమాత్మనే నవు∗∥

# తొమ్మిదవ అధ్యాయము

నేను మధ్యలో చేసిన ప్రశ్నలకు తాము చెప్పినమాటలు విన్నాను. ఇప్పడు మధ్యలో నేను ప్రశ్నించక ముందే మీరేమి చెప్పదలంచితిరి భగవన్?

భగవానుడు చెప్పెను – నేను ముందుగా విజ్ఞాన సహితమగు జ్ఞానమును గూర్చి చెప్పాచుంటిని. మిక్కిలి గోపనీయమగు అదే విజ్ఞాన సహిత జ్ఞానమును దోషదృష్టి రహితుడవగు నీకు మరల చెప్పెదను. దీనిని తెలిసికొనిన నీవు అశుభ సంసారము నుండి ముక్తుడవు కాగలవు. (9/1)

### ఆ విజ్ఞాన సహిత జ్ఞానము చాల కఠినమైనదా?

కాదు! విజ్ఞాన సహితమగు ఈ జ్ఞానము విద్యలన్నింటికి రాజు, పరమగోప్యమైనది. పవిత్రమైనది. ఉత్తమమైనది. ధర్మమయమైనది. ప్రత్యక్ష ఫలముగలది. ఎన్నడూ నశింపనిది. ఆచరించుటకు చాలా సులువైనది. (9/2)